

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

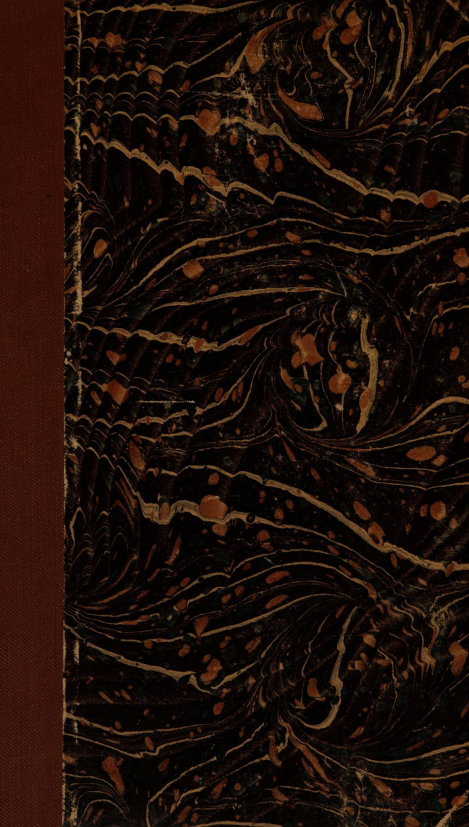
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

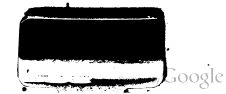
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





Library of the

University of Wisconsin



# FESTSCHRIFT HERMANN USENER

ZUF

## FEIER SEINER 25JÄHRIGEN LEHRTÄTIGKEIT

AN DER

### BONNER UNIVERSITÄT

DARGEBRACHT VOM

#### KLASSISCH-PHILOLOGISCHEN VEREIN ZU BONN

ABRAXAS
STUDIEN ZUR RELIGIONSGESCHICHTE DES SPÄTERN ALTERTUMS



LEIPZIG

DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER

1891

# **ABRAXAS**

## STUDIEN ZUR RELIGIONSGESCHICHTE

DES

## SPÄTERN ALTERTUMS

VON

DR. ALBRECHT DIETERICH



LEIPZIG

DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER

1891

Sag' ich Euch absurde Dinge, Denkt, dass ich Abraxas bringe. Goethe, Westöstl. Divan.

# 134506 NOV 2 1909 BTC A

## Inhaltsverzeichnis.

|    |                                                             | Seite     |
|----|-------------------------------------------------------------|-----------|
| I. | Ein hellenistischer Weltschöpfungsmythus                    |           |
|    | Einleitung                                                  | . 1       |
|    | 1. Überlieferung der Κοςμοποιία im Leidener Papyrus J 395;  |           |
|    | die zwei Recensionen derselben; der rekonstruirte Text .    |           |
|    | 2. Die Emanationsform, ihre Entwicklung und ihre Quelle .   | . 20      |
|    | 3. Elemente aus dem ägyptischen Mythus                      | . 31      |
|    | 4. Elemente astrologischer Mystik                           | . 39      |
|    | 5. Elemente griechisch-stoischer Herkunft                   | . 48      |
|    | Der Gott des Kosmos und des Feuers                          | . 48      |
|    | Der Gott der Tiefe; die Elemente                            | . 56      |
|    | Hermes                                                      |           |
|    | Genna                                                       | . 72      |
|    | Moira                                                       |           |
|    | Kronos                                                      |           |
|    | Zusammenfassung                                             | . 83      |
|    | 6. Der Gott Phobos                                          |           |
|    | 7. Moira                                                    |           |
|    | Schicksal, Recht, Licht 95; Lichtbaum 96; Lichtjung         | <b>}-</b> |
|    | frauen 101; Moira mit der Wage 108                          |           |
|    | 8. Der pythische Drache                                     |           |
|    | Der Drachenkampfmythus und seine Tradition 111; da          |           |
|    | 12. Kapitel der johanneischen Apokalypse 117; Michae        | 1         |
|    | und St. Georg 122                                           |           |
|    | 9. Die Entwicklung der orphischen Theogonieen               |           |
| П. | Jüdisch-orphisch-gnostische Kulte und die Zauberbücher      |           |
|    | Einleitung                                                  |           |
|    | 1. Ein essenischer Beschwörungshymnus                       |           |
|    | 2. Orphiker, Ophiten, Gnostiker; Stellung und Bedeutung der |           |
|    | magischen Gnosis und ihrer Denkmäler                        |           |
|    | 3. Die Leidener Papyrushs. J 395, Einleitung zur Ausgab     |           |
|    | derselben                                                   |           |
|    | Βίβλος ίερα ἐπικαλουμένη Μονάς ἢ Ὀγδόη Μωϋςέως, Ausgabe     |           |
|    | mit kritischem Apparat                                      | . 167     |

#### - VI -

|                                                      | Derec |
|------------------------------------------------------|-------|
| Deutsch-lateinisches Register                        | 206   |
| Griechisches Register                                | 210   |
| Stellenregister                                      | 213   |
| Register der edirten Stücke der Pariser und Londoner |       |
| Papyri                                               | 215   |
| Register der aus denselben hergestellten Hymnen      | 215   |
| Register zum Aberglauben                             | 216   |
|                                                      |       |

Ein jugendfrisches starkes Volk kümmert sich wenig darum, von wannen es kommt und wohin es geht - das junge Volk der Hellenen hat seine Gedanken nicht auf Kosmologie und Eschatologie gerichtet. Wol war schon manch preisendes Lied von den Geschlechtern der Götter gesungen, wol hatte schon hier und da ein forschender Geist nach Anfang und Ende dieser schönen Welt gefragt; aber erst im Anfang des 6. Jahrhunderts, als der Ansturm der Perser die Blüte des jonischen Landes niederschlug, als überall in den Griechenstädten Umsturz und Gewalt das alte vernichtete, hören wir zum ersten Male von 'orphischen' Schriften und in dem Athen des Peisistratos gingen religiöse Sektengründer in theogonischer Spekulation zuerst über die par naturphilosophischen Gedanken hinaus, die man schon vorher den rein genealogischen Zusammenstellungen vorangesetzt hatte. Aber nach den Tagen von Marathon und Salamis verscheuchte die Sonne der Freiheit alle mystischen Schatten. Erst da der Bruderkrieg in Hellas zu wüten begann, als die Pest in Athen die Menschen dahinraffte und der große Perikles tot lag, kamen die Orpheotelesten aus ihren Winkeln und allerlei Fromme aus der Fremde und priesen auf allen Gassen Reinigung und Sühnung an. Ein Jahr nachher macht Euripides seinen Hippolytos zum orphischen Misogyn und Vegetarianer, und als die große Flotte nach Sicilien ins Verderben fuhr zur Zeit der Troerinnen, des Stückes voll Weltschmerz und Verzweiflung, verspottet der Komiker die immer mehr Anhang gewinnenden theogonischen Spekulationen der Orphiker. Plato redet von dem ὅμαδος βίβλων dieser Mystiker, die von Tür zu Tür gehen und Sühnung für alle ἀδικήματα anbieten1), und als die

<sup>1)</sup> Rep. p. 364.

Dieterich, Abraxas.

griechische Freiheit dem Untergang verfallen war und überall nur Unheil zu schauen, tröstete die zahllosen Anhänger der mannichfachsten Geheimkulte ein ἔφυγον κακὸν, εύρον ἄμεινον. Und doch blieb diese Weisheit mit aller theogonischen und anthropogonischen Offenbarung nur Winkelweisheit, von den Bessern verachtet - aber als vor dem Schwerte des hellenischen Alexandros die Reiche dahinsanken und die Religionen durcheinanderstürzten, da wuchsen in der Stadt dieses Alexandros und um sie her aus dem Schutte zahlloser Religionen und Mythologieen, der dort über dem Boden der uralten ägyptischen Religion sich auftürmte, die seltsamsten exotischen Gewächse besonders kosmogonischer Spekulation mächtig empor. Nicht nur dass die hellenisch-orphischen Gedanken hier erst zu rechter Kraft und Blüte kamen in der rhapsodischen und andern Theogonieen, die in der Fassung, die uns erhalten ist - von wenigen ältern Stückchen abgesehen - erst von hier stammen; die ägyptischen, jüdischen, babylonischen, griechischen Mythologeme fügten kühne Theosophen zu den kosmogonischen Gebäuden des 'Gnosticismus' übereinander und kaum aus weniger Elementen sind die freilich im Hauptcharakter neuplatonischen Bücher des Hermes Trismegistos zusammengestellt; auch in ihnen steht die Kosmogonie im Mittelpunkt.

Zahllose Kultgemeinden, bald mehr den dionysischen Thiasoi, bald mehr dem ägyptischen Tempeldienst oder der jüdischen Gottesverehrung nachgebildet, hatten ihre kosmogonischen Kultlegenden in unendlich mannichfaltiger Form und ihre darauf beruhenden und daraus zusammengezogenen Kultlieder.

Dem Volke wurden all diese Gedanken in der Magie zugänglich, sie war des Volkes Gnosis; ihr hatten sie sich ergeben, um zu 'erkennen', was die Welt im innersten zusammenhält. Die Fülle kosmogonischer Stücke und wertvoller Hymnen, welche die Schreiber der großen Zauberbücher, die heute aus jener Zeit wieder vor unseren Augen liegen, zwischen ihre seltsamen Recepte als Gebete eingelegt haben, entnahmen sie den heiligen Büchern und Liedersammlungen solcher Kultgemeinden. Da steht uraltes neben dem jüngsten und nicht am wenigsten hellenisches. Das ist der größte Wert solcher

Texte für die Erkenntnis dieser Zeit des Fallens und Auferstehens der Religionen.

Die Untersuchung wird zunächst einem Weltschöpfungsmythus, der in ein großes Gebet einer Leidener Papyrushandschrift eingelegt ist, gelten und von diesem festen Punkte aus eine Ausfahrt in das wilde, oft grundlose Meer des 'Synkretismus' versuchen.

1.

Die κοςμοποιία, die in die magischen Beschwörungen der Papyrushandschrift des Leidener Museums J 395 (W in Leemans' Ausgabe der Papyri graeci mus. Lugd. Bat. II 1885) eingefügt ist, mit dem Zauber aber zunächst ebenso wenig zu tun hat als mit dem umgebenden Text des Papyrus, kehrt zweimal mit starken Varianten wieder. Wir haben die Möglichkeit, den ursprünglichen Text, den die liederlichen, verständnislosen Schreiber der Zauberbücher auf verschiedenste Art verdarben, verkürzten und veränderten, mit großer Sicherheit wiederherzustellen. Ich lege zunächst die beiden Fassungen der Kosmogonie nebeneinander vor wie sie überliefert sind. Die Herstellung des einzelnen innerhalb der verschiedenen Recensionen wird gleich gegeben und der kritische Apparat beigefügt, der dann in der später folgenden Ausgabe der ganzen Handschrift nicht wiederholt wird.

Pag. IV 12-V 43.

Pag. XI 2-XIII 18.

"Ερμες, ἐπικαλοῦμαί ςε,

ἐπικαλοῦμαί ce πάcη φωνή,

Digitized by Google

P = Papyrushs (nach meiner Lesung), L = Leemans, lL = liest Leemans, A und B bezeichnet die beiden Recensionen des Stücks, A = P IV 12 ff., B = P XI 2 ff., D = Vermutungen des Herausgebers.

<sup>1</sup> Vor und nach ερμες in P freier εξ Raum. εΡΜΑΙ P αι war für ε geschrieben. Über ἐπικαλοῦμαι und περιέχοντα (dem Beginn der nächsten Reihe in P) ein Strich, der den Beginn eines neuen Abschnittes zu bezeichnen pflegt.

τὸν τὰ πάντα περιέχοντα πάcη φωνή καὶ πάcη διαλέκτψ,

δ ώς πρώτως ὕμνηςέ ςε δ ὑπό ςου ταχθεὶς καὶ πάντα πιςτευθεὶς τὰ αὐθεντικὰ ἥλιος.

10 άχεβυκρωμ,
δ μηνύει τοῦ δίςκου τὴν φλόγα
καὶ τὴν ἀκτῖνα,
οῦ ἡ δόξα
ααα ηηη ωωω,
15 ὅτι διά c' ἐνεδοξάςθη
εἶθ' δς ἄλλους
ἀγλαομορφουμένους
τοὺς ἀςτέρας ἱςτὰς
καὶ τῷ φωτὶ τῷ ἐνθέῳ
20 κτίζων τὸν κόςμον,
ιιι ααα ωωω

cαβαωθ ἀρβαθ Ἰάω ζαγουρη 25 οὖτοί εἰcιν οἱ πρῶτοι φανέντες ἄττελοι

έν ψ δὲ ἔςτηςας τὰ πάντα

τὸν τὰ πάντα περιέχοντα

καὶ πάςη διαλέκτψ, ύμνῶ cε ἐγώ, **ὑc `πρώτως ὕμνηςέ ςε** δ ύπό ςε ταχθεὶς καὶ πάντα πιςτευθεὶς τὰ αὐθεντικὰ ήλιος. άχεβυχρωμ, δ μηνύει τοῦ δίςκου τὴν φλόγα καὶ τὴν ἀκτίνα ού ή δόξα ααα ηηη ωωω **ὅτι διά c' ἐνεδοξάςθη ἀέριος** εἶθ' ὃς ἄλλους άγλαομορφουμένους τοὺς ἀςτέρας ἱςτὰς καὶ τῷ φωτὶ τῷ ἐνθέῳ κτίζων τὸν κόςμον,

έν ψ δὲ ἔττητας τὰ πάντα
ιιι ααα ωωω
ταβαωθ ἀρβαθ Ἰάω ζαγουρη
οὖτοί εἰςιν οἱ πρῶτοι φανέντες
ἄγγελοι

3 κ, P = καί wie meist. Weiterhin wird das nicht mehr notirt 5 prtwc P umuncec(ou)eoupo P — () bezeichnet, dass die Buchstaben in P durchstrichen sind — geradeso in B 11 n P δ nach B 12 ακτεινα Ρ 13 ενεδοξαςθην Ρ verbessert nach B 16 ιθ' ως αλλως αλλομορφουμένος Ρ είθ' δς άλλους άγλαομορφουμένους D ohne B ware άλλομορφουμένους nicht zu beanstanden. ΑΓΛΑΟ-ΑΛΛΑΟ(Β)-AAAO(A) ist der Gang der Korruption. ἀγλαόμορφος sehr häufig in 20 κτιζαν P των den Orphica κοςμον Ρ 22 τα παν Ρ

<sup>7</sup> καιππαντα Ρ 5 s. A. μηνυει L 15 αερας Ρ ἀέριος D ex sequenti ἀςτέρας male repetitum' L 16 ειθ ωςαυτως αλλαομορφουμενος Ρ 20 των κοςμον 25 πρωτη P H nicht sicher, vielleicht N πρῶτον? Nach 25 in P: outor (eicen) or  $\pi \rho(0) \tau(0) wc$  eqhcav ως αρτα (ganz verwischt) ως θεως ως πρωτοι αγγελοι. Schreiber hat, wie es scheint, aus Versehen die Worte, die Doppelgänger der vorhergehenden sind, nur zum Teil wieder getilgt. In

άραθ άδωναιε βατημμ 'Ιάω.

δ δὲ πρῶτος ἄγγελος
φωνεῖ ὀρνεογλυφιςτί\*
ἀραί,

5 ὄ ἐ**ϲτιν** 

έπὶ τῶν τιμωριῶν. ὁ δὲ ἥλιος ὑμνεῖ ce ἱερογλυφιcτί

10 λαϊλαλ,άβραϊςτὶδιὰ τοῦ αὐτοῦ ὀνόματοςἀνοκβιαθιαρ βαρ βερ βιρ ςχι λατουρ

δ 🗘 διά cε'.

βουφρουμτρωμ
15 γραμμάτων λς
λέγων
'προάγω cou, κύριε,
ἐγώ, ὁ ἐπὶ τῆς βάρεως ἀνατέλλων

ἀραγα ἀδωναι βατημμ Ἰάω.

δ δὲ πρῶτος ἄγγελος

cὲ φωνῶν ὀρνεογλυφιςτί·
ἀραί,
ὅ ἐςτιν

οὐαὶ τῷ ἐχθρῷ μου·

καὶ ἔταξας αὐτὸν
ἐπὶ τῶν τιμωριῶν.

δ δὲ ἥλιος ὑμνεῖ ςε οὕτως ἱερο
γλυφιςτί·

λαιλαμ, ἀβραϊςτὶ διὰ τοῦ αὐτοῦ ὀνόματος ἀναγ βιαθιαρβαρβερβιςχι λατουρ βουφρουμτωρμ

λέγ**τ**ων: Υπροάγω coυ, κύριε, ἐγώ, ὁ ἐπὶ τῆς βάρεως ἀνατέλλων ὁ Δ διά cε.'

8 Am Rande links von τιμωριων in P IV 23 steht 7, häufiges Zeichen der Verweisung oder Auslassung. Es findet sich aber nichts nach-10 λαϊλαμ L 11 αβραϊgetragen δι οι cτι P 12 □ P = ὀνόματος 14 Am Rande links AΘI 7 in P. Die betr. undeutlichen Buchstaben in βιαθιαρβερ.. sind, wie es häufiger geschieht, damit noch einmal bezeichnet. 15  $\Gamma$  P = γραμμάτων. 19 ΟΔΔΙΑ CE P in B deutlich ΟΔΔΙΑCE. Es wäre möglich, daß der Magier in der von ihm ge-brauchten Theogonie an Stelle des Sonnengottes seinen Namen einsetzte, viel wahrscheinlicher aber eine diesen Schreibern nahe liegende Korruption von  $\Delta$  aus  $\mathcal{O} = \mathfrak{h}\lambda$ 10c. S. die unten gegebene Herstellung des Satzes.

anderm Falle würde οὖτοι, οἳ πρώτως ἔφηςαν (sic) hinzuzunehmen sein.

APAFA

1 ΑΡΑΘ Ρ 2 ο δε προτος ανγ-

γελλος P 6 τω εκθ(ε)ρμου εχθρω μου P 7 αυτων P 9 In YMNE1 ist Y aus H korrigirt in P 11 αβραϊτι P 12  $\overline{\ }$  P 14 Die vox mystica hat hier 36 Buchstaben, in A 37 (wo nicht etwa Z. 15  $\lambda \varepsilon$  in  $\lambda \varepsilon$  zu ändern ist). Welcher Buchstabe da zugesetzt ist (in B fehlt das  $\rho$  nach  $\beta \alpha \rho \beta \varepsilon \rho \beta \iota$  (vgl. S. 12 S. 8), kann sehr gleichgültig sein.

φρουμτωρμ P 19 Siehe zu A.

τὸ δὲ φυτικόν του ὄνομα αἰ-Υυπτιττί

Υράμματα θ κάτεςτιν∙

5

10 'cù εἴ ὁ ἀριθμὸς τοῦ ἐνιαυτοῦ 'Αβραςάξ.'

δ δὲ ἐπὶ τοῦ ἐτέρου μέρους
 ἱέραξ
 ἰδία φωνἢ ἀςπάζεταί ςε καὶ
 ἐπιβοᾶται,

ΐνα λάβη τροφήν΄

15 χι χι χι χι χι χι χι

τιπ τιπ τιπ τιπ τιπ τιπ τιπ

δ δὲ ἐννεάμορφος ἀςπάζεταί ςε

ἷερατιςτί・

μενεφωϊφωθ, μηνύει ὅτι 20 ΄προάγω cou, κύριε.' τὸ δὲ φυτικόν του ὄνομα αἰγυπτιττί·

'Ιαλδαβαειμ

- λέγει τὴν βᾶριν, ἐφ' ἢν ἀναβαίνει ἀνατέλλων τῷ κόςμῳ -- ὁ δὲ ἐπὶ τῆς βάρεως φανεὶς ευνανατέλλων κυνοκεφαλοκέρουν ἀς διαλέκτῳ ἀςπάζεταί ςε λέγων τοῦ ἐνιαυτοῦ ᾿Αβραςάξ.' ὁ δὲ ἐπὶ τοῦ ἐτέρου μέρους ἱέραξ ἰδία φωνῆ ἀςπάζεταί ςε καὶ

ΐνα λάβη τροφήν χι χι χι χι χι χι τιπ τιπ τιπ τιπ τιπ τιπ δ δὲ ἐννεάμορφος ἀςπάζεταί ce ἱερατιςτί

ἐπιβοᾶται,

μενεφωυφωθ μηνύων ὅτι 'προάγω cou, κύριε.'

<sup>1</sup> P, sonst = δνόματα, hier = δνομα 2 αλδαβιαειμ P, wegen αἰγυπτιστί wird ein ι vorn ausgefallen sein, s. unten. αλαβιαειμ lL auch Ἰαλδαβαειμ giebt neun Buchstaben, denn ει ist nur für ι geschrieben 3 Γ P = γράμματα 7 δεο P statt ὁ δὲ 11 αβραςξ P μηνυει 12 μερος P 19 λεγων P

<sup>1</sup>  $\square$  P = δνομα 2 αλδαβαειμ P 4 λέγει τὴν βᾶριν bis κόςμψ ist ein erklärender Zusatz zu ὁ ἐπὶ τῆς βάρεως ἀνατέλλων, der ursprünglich am Rand gestanden hatte, von diesem Abschreiber P falsch erst hinter ιαλδαβαειμ eingetragen ist. Ich habe ihm unten die richtige Stelle gegeben 9 Nach διαλεκτω steht noch in P ein wieder getilgtes N, in cε ist c aus λ korrigirt. λεγ γων am Ende und Anfang zweier Zeilen. 12 In ετερου ist ou aus ω korrigirt in P 17 ιερα-

τιτι P 19 μην(η)υων P

είπὼν ἐκρότηςε τρίς. Καὶ ἐγέλαςεν ὁ θεὸς έπτάκις χαχαχαχαχαχαχα. γελάςαντος δὲ τοῦ θεοῦ 5 ἐγγεννήθηςαν θεοὶ ἐπτά, οἵτινες τὸν κόςμον περιέχουςιν. ούτοι γάρ είςιν οί προφανέντες. κανχάςαντος πρώτον αὐτοῦ ἐφάνη φῶc, αὐγὴ 10 καὶ διηύγαςεν τὰ πάντα. έγένετο δὲ θεὸς ἐπὶ τοῦ κόςμου καὶ τοῦ πυρός.

βεςςυν βεριθεν βεριο. ἐκάχαςεν δὲ δεύτερον: ην πάντα ύδωρ. 15 ἀκούςαςα ἡ γῆ ἤχου

έξεβόηςεν καὶ ἐκύρτανεν καὶ ἐγένετο τὸ ὕδωρ τριμερές, ἐφάνη θεός,

20 ἐτάγη ἐπὶ τῆς ἀβύςςου•

είπὼν ἐκρότηςε τρίς. Καὶ ἐγέλαςεν ὁ θεὸς ἐπτάκις χα χα χα χα χα χα χα. γελάςαντος δὲ αὐτοῦ έγεννήθηςαν θεοί έπτά, οἵτινες τὰ πάντα περιέχουςιν. αὐτοὶ γάρ εἰςιν οἱ προφανέντες. κακχάςαντος πρώτως αὐτοῦ ἐφάνη φῶς, αὐγὴ καὶ διηύγηςεν τὰ πάντα έγένετο δὲ θεὸς ἐπὶ τοῦ κόςμου καὶ τοῦ πυρός.

βεςεν βερειθεν βεριο. ἐκάκχαςε δὲ δεύτερον: ην πάντα ύδωρ καὶ ἡ γῆ ἀκούςαςα ἠχοῦς καὶ ἰδοῦςα αὐγὴν έθαμβήθη καὶ ἐκύρτανε καὶ τὸ ύγρὸν τριμερὲς ἐγένετο καὶ ἐφάνη θεὸς καὶ ἐτάγη ἐπὶ τῆς ἀβύςςου

В

<sup>1</sup>  $\overline{\Gamma}$  P = τρίς 2  $\overline{Z}$  P = έπτάκις  $5 \overline{Z} P = \epsilon \pi \tau \alpha$  8 KANXACANTOC, N vor X sehr verwischt, darauf muß sich ein AN am Rande links beziehen.

<sup>9</sup> AYTH P AYFH L 10 DIHFACEN P  $\tau \alpha \ \pi \alpha \nu \overline{\tau} \ P$  13  $\kappa \alpha \gamma \chi \dot{\alpha} Z \omega, \ \kappa \alpha$ χάζω und κακχάζω bietet P an den verschiedenen Stellen, Formen, die alle auch sonst begegnen. κακχάζω giebt z. B. Hesych ausdrücklich an. Β Ρ = δεύτερον **15** ακουςα<del>ς</del> P und am Anfang der folgenden Reihe noch einmal α. ἤχου von ὁ ἦχος, das namentlich später für ἦχω bäufig wird. So in diesem Text τὸν ἦχου S. 13, Z. 15. Von einem τὸ ῆχος sind τοῦ ἦχους S. 14, Z. 16 u. a. gebildet. Vgl. Winer Gramm. des neutest. Sprachidioms S. 64 (s. z. B. Luc. XXI 28) 18 τριμεροις Ρ

<sup>2</sup> AΠON in P links am Rande. das ich nicht deuten kann 5 Z P = έπτά 7 ουτοι P, προφανεντος
 P 8 Am Rande in P A, wie bei der zweiten Schöpfung B u. s. f. bis Z 10 ΔΙΕCTΗCEN P ΔΙΕΥΓΗ-CEN D von einem διαυγέω (das z. B. auch Dion. Hal. Ant. 5, 49 und Plut. Arat. 22 vorkommt) 16 ΑΥΤΗΝ P αὐτήν L αὐγήν D 20 αβ(η)υςου P

χωρὶς γὰρ αὐτοῦ οὔτε αὔξει τὸ ύγρὸν οὔτε ἀπολήγει.

ἔςτιν δὲ αὐτοῦ τὸ ὄνομα ἐςχακλεω·

τὸ γὰρ εἶ

5 ωηαιειων
βεθελλε.
βουλευομένου δὲ τὸ τρίτον
κακχάςαι
ἐφάνη διὰ τῆς πικρίας τοῦ θεοῦ
Νοῦς ἡ Φρένες
10 κατέχων καρδίαν.
ἐκλήθη Ἑρμῆς,

15 ἐκλήθη τεμετιλαμ. ἐκάχατε τὸ τέταρτον ὁ θεὸς καὶ ἐφάνη Γέννα καρτοῦτα τποράν,

20 ἐκλήθη δὲ βαδητοφωθ
ζωθαξαθωζ.
ἐγέλαςε τὸ πέμπτον καὶ γελῶν
ἐςτύγγαςε

καὶ διὰ τοῦτο τὸ ὑγρὸν χωρὶς αὐτοῦ οὔτε αὔξει οὔτε ἀπολήγει.

ἔςτιν δὲ αὐτοῦ τὸ ὄνομα προμςαχααλεεῖω τὰρ εἶ ωηαϊ βεθε.

βουλευομένου δὲ τὸ τρίτον Γ κακχάςαι

ἐφάνη διὰ τῆς πικρίας τοῦ θεοῦ Νοῦς καὶ Φρένες κατέχων καρδίαν καὶ ἐκλήθη 'Ερμῆς, δι' οῦ τὰ πάντα μεθερμήνευςται 'ἔςτιν δὲ ἐπὶ τῶν φρενῶν' δι' οῦ οἰκονομήθη τὸ πᾶν, ἔςτιν δὲ σεμεςιλαμψ. ἐπεκάκχαςε τὸ τέταρτον ὁ θεὸς Δ καὶ ἐφάνη Γέννα πάντων κρατοῦςα ςποράν, δι' ῆς τὰ πάντα ἐςπάρη' ἐκλήθη δὲ βαατητοφωθ ζωθαξαθωζω. ἐγέλαςε τὸ πέμπτον καὶ γελῶν €

1 ουδε = ουτε an zweiter Stelle. 7  $\overline{\Gamma}$  P = τρίτον 8 εφαν $\overline{\eta}$  P p. IV extr. und am Anfang der p. V wiederholt 8 πικρια P

18 πατων 20 βατητοφωθ P 22  $\bar{e}$  P = πέμπτον εγελαςε bis Moi ist die letzte Reihe der pag. XI in P, εγελαςε bis Moipα wiederholt als erste der pag. XII

ἐςτύγναςε

καὶ ἐφάνη Μοῖρα κατέχουςα ζυγὸν μηνύουςα ἐν ἐαυτῆ τὸ δίκαὶ ἐφάνη Μοῖρα κατέχουςα ζυγὸν μηνύουςα ἐν ἐαυτῆ τὸ δί-

καιον

καὶ πρώτη

.

2 μηνηουςα P ΔΙΚ, □ P = δίκαιον, □ sonst = ὄνομα, hier = ον. In die Korruption des Folgenden, die heilles schien, bringt die obige Gegeneinanderstellung volle Klar-heit. Von 7 an έφη δ' u. f. ist es die Fassung des gleich folgenden (S. 10 Z. 9) ὁ θεὸς ἔφη u. ff., die aus einem andern Exemplar am Rande nachgetragen war samt den ersten Worten des folgenden Abschnittes ἐκάκχαcε τὸ ἔκτον. Das ἔcτιν δὲ gehört vor den Namen S. 10 Z. 4 wie S. 10 Z. 15. καὶ πρώτη ist der Anfang von καὶ πρώτη τὸ cκῆπτρον ἔλαβε etc. wie S. 10 Z. 12. λέγειν την βαριν bis κότμω kennen wir zu S. 6 Z. 4 f. In B war dies Scholion nur wenig verrückt, hier ist es mit dem an-dern am Rande stehenden ganz unsinnig geschrieben zwischen èv έαυτη τὸ δίκαιον und είναι wie B zeigt. Also Z. 7 auf S. 10: OYTOC EIXTOANTIFEINAI löst sich zu der Angabe ούτως είχε τὸ ἀντίγραφον (wie z. B. auch IV 2f) und dem versprengten cival auf. 4 zu Formen wie ἀνατέλολων in diesen Texten s. meinen Index grammaticus in der Ausg. der Pap. Mag. Leid. Jb. f. Phil. Suppl. XVI p. 822. 7 αμφοτεραιν P!, αμφοτερων lL, ωκιον P, δίκαιον L.

1 κατεχουςανζυγων P 2 μηνουςα P δικ<sub>ι</sub>ον P

ἐκλήθη δὲ ονόματι άγίψ άναγραμματιζομένψ φοβερψ καὶ φρικτῷ θοριοβριαταμμαωραγγαδωωδαγγαρωαμματαιρβοιροθ. 5 ἐκάκχαςε τὸ ἕκτον | ούτως είχε τὸ ἀντίγραφον είναι. δ δὲ 'Ερμῆς ςυνηρίςθη αὐτῆ λέγων. **΄ ἐν ἐμοί ἐ**cτι τὸ δίκαιον.' τῶν δὲ μαχομένων ὁ θεὸς ἔφη· 10 ' έξ άμφοτέρων τὸ δίκαιον φανής εται πάντα δὲ ὑπὸ cὲ ἔςται τὰ ἐν κόςμψ. καὶ πρώτη τὸ ςκῆπτρον ἔλαβε τοῦ κόςμου,

δ δὲ 'Ερμῆς τυνηρίτθη αὐτῆ λέγων' 'ἐν ἐμοί ἐςτιν τὸ δίκαιον.' τῶν δὲ μαχομένων ὁ θεὸς ἔφη αὐτοῖς· 'ἐξ ἀμφοτέρων τὸ δίκαιον φανής τὰ δὲ ὑπὸ ςὲ ἔςται τὰ ἐν

είναι.

κόςμψ.

καὶ πρώτη τὸ cκῆπτρον ἔλαβε τοῦ κόςμου, ἐκλήθη δὲ ὀνόματι

άγίψ ἀναγραμματιζομένψ φοβερῷ καὶ φρικτῷ ἔςτιν δὲ τοῦτο θοριοβριτι καὶ τὰ ἑξῆς

ής τὸ ὄνομα ἀναγραμματιζόμενον

μέγα ἐcτὶν καὶ ἄγιον καὶ ἔνδοξον.

1 εκληθη P εκκληθη IL 2 αγειω αν P 6 s. zii S. 9, 2 f. 8 δικ<sub>1</sub>των P δίκαιον. τῶν D δίκαιον. αὐτῶν L 11 παν $\overline{\tau}$  P 12 προτητω P 16  $\overline{\Box}$  P = δνομα 17 αγον P s. meinen Index gramm. a. a. O. p. 821

ής τὸ ὄνομα ἀναγραμματιζό-

μέγα ἐςτὶν καὶ ἄγιον καὶ ἔν-

μενον

δοξον.

15

<sup>8</sup> δικιον P 9 μαχομένον P 10 ανφοτερων P τωδικιον P 13 έκλήθη δὲ bis καὶ τὰ ἐξῆς ist aus demselben ἀντίγραφον beigeschrieben, aus dem in A Z. 1 ff. noch mehr sich fand. Diese Zeilen sind in P noch eingerückt 

P = ὀνόματι 14 αναγραμματιζομένον P φρεικτω P 16 

P = ὀνομα 17 μέγα L

ξετι δὲ τοῦτο'Θοριοβριτιταμμαωρραγγαδωιω-δαγγαρρωαμματιτιρβοιροθ

15

ἔτη μετ' ἐμέ.

έττιν δὲ τοῦτο θοριοβριτιταμμαωρραγγαδωιωδαγγαρρωαμματιτιρβοιροθ πόλου ὄνομα ἰτςυρόν γραμμάτων μθ. ἐκάκχατε τὸ ἔκτον καὶ ἱλαρύνθη ε πολὺ καὶ ἐφάνη Κρόνος κατέχων τκῆπτρον μηνύον βατιλείαν καὶ ἐπέδωκεν τῷ θεῷ τῷ πρωτοκτίττψ τὸ τκῆπτρον καὶ λαβὼν ἔφη . "τὸ τὴν δόξαν τοῦ φωτὸς περι-

ἔτη μετ' ἐμὲ ὡτ πρῶτος ἐπιδοὺς μοι κτῆπτρον. πάντα δὲ ὑπὸ ςὲ ἔτται τὰ προόντα καὶ τὰ μέλλοντα: ἐν coὶ πᾶτα δύναμις ἔτται τοῦδε περιθεμένψ τοῦ φωτὸς τὴν δόξαν.' δ δὲ τρόπος τοῦ φωτὸς ἔδειξέν

θέμενος

τινα αὔραν

καὶ ἔφη ὁ θεὸς τῆ βαςιλίςςη:

1 τουτο > P, nicht τουτου nach L. > bezeichnet oft in P mancherlei Art von Interpunktion 3 Der mystische Name ist ein Palindrom. 5 Γ P = γραμμάτων 7 ΚΡΟΟ Μειρός L Κρόνος D ΚΡΟΟ muß gestanden haben 8 κυπτρον P μηνυων P μηνύον Verbesserung meines Freundes Skutsch. BACI-ΕΛΙΏΝ P βαςιλείαν L 9 πρωτωκτιστω P

4 πολου 🛘 ιχυρον P links am Rande neben dem Palindrom 5 F P = τραμμάτων  $6 \ \overline{\varsigma} \ P =$  έκτον. το  $\overline{\varsigma} \ κ_1$  ιλαρυν|το  $\overline{\varsigma} \ κ_1$  ιλαρυνθη Pam Ende und Anfang zweier Zeilen. 7 εφενη P έφάνη L Κρος P siehe 8 βαςιλειοαν Ρ μηνυων Ρ 8. Α βαςιλείαν L 9 πρωτωκτιςτω P 13 προτος Ρ πρώτως L 16 περιθημενο(ν)υ Ρ περιθεμένου L περιθεμένψ D δοξα P δόξαν L 17 τιναν αυραν P, über τινάν und ähnliche Formen vgl. meinen Index gramm. a. a. O. p. 825 18 kal habe ich eingesetzt

του περιθεμένη την αύραν του φωτός ἔςη μετ' αὐτόν περιέχουςα τὰ πάντα. αὐξήςεις τῷ φωτὶ ἀπ' αὐτοῦ καὶ πᾶν ἀπολήξεις δι' αὐτοῦ· τὸν ςοὶ πάντα αὐξήςει καὶ μειωθήςεται.' ἔςτι δὲ τὸ ὄνομα μέγα καὶ θαυμαςτόν

άνας βιαθιαρβαρ βερβι **c**χιλατουρβου φρουντωρμ

γραμμάτων λς. ἐκάκχαςεν τὸ ἔβδομον ἀςθμη- Ζ ςάμενος

καὶ ἐγένετο Ψυχή

καὶ πάντα ἐκινήθη.

δ δὲ θεὸς ἔφη 'πάντα κινής εις καὶ πάντα ἱλαρυνθής εται 'Ερμοῦ το δδηγοῦντος.'

τοῦτ' εἰπόντος τοῦ θεοῦ πάντα ἐκινήθη καὶ ἐπγευματώθη ἀκατας ετως.

ἀνοχ βιαθιαρ βαρβερβιρ cιλατουρβουφρουμτρωμ

γραμμάτων λξ. 10 ξβδομον κακχάςαντος τοῦ θεοῦ

ἐγένετο Ψυχὴ καὶ κακχάζων ἐδάκρυςε

15

5

ίδὼν τὴν Ψυχὴν ἐςύριςε καὶ ἐκύρτανε ἡ γῆ καὶ ἐγέννηςε 20 Πύθιον δράκοντα,

<sup>9</sup> IF P 11 Die richtige Folge der Worte wird unten gegeben. 18 ιτων P ίδων L ψυχ P

<sup>1</sup> περιθεμμενη P. αυρ $\overline{\alpha}$  P. 4 απολημέεις P απολυξεις L 5 μιωθηςεται 6  $\square$  P  $\longrightarrow$  δνομα 9  $\square$  P 10 Z P  $\longrightarrow$  ξβδομον, αισθμηςαμενος P αιδημασάμενος L άσθμηςάμενος kann von einem άσθμάομαι gebildet sein 13 εκεινηθη P 14 κεινηςεις P 15 εκεινηθη ιλαρυνθηςεται P εκεινηθη dann punktirt P P 16 εκεινηθη P 17 ακαταχετως P άκαταςχέτως P

ίθωο μαρμαραυγη φωχω φωίλιλλου ίλιλλου ίλιλλου ίλιλλου δα πάντα προήδει.

διὸψν τὸν δράκοντα ὁ θεὸς
 ἐθαμβήθη καὶ ἐπόππυςε.
 ποππύςαντος τοῦ θεοῦ ἐφάνη
 ἔνοπλός τις,
 ὸς καλεῖται δανουπ χρατορ
 βερβαλι βαρβιθι

10 ἰδὼν ὁ θεὸς πάλιν ἐπτοήθη ὡς ἰςχυρότερον θεωρήςας, μήποτε ἡ γῆ ἐκβράςη θεόν. τραμμάτων κς

εἶτα νεύςας εἰς τὴν τῆν ἐςύριςε μέτα καὶ ἡ τῆ ἠνοίτη λαβοῦςα τὸν ἦχον καὶ ἐτέννηςεν ἴδιον ζῷον

δράκοντα Πυθικόν,
δς προήδει τὰ πάντα διὰ τὸν
φθόγγον τοῦ θεοῦ.
ἔςτιν δὲ τὸ ὄνομα μέγα καὶ ἄγιον
Ἰλιλλουι Ἰλιλλουι Ἰδιωρ

μαρμαραυγη φωχωφωβωχ.
τοῦ δὲ φανέντος ἐκύρτανεν ἡ γῆ καὶ ὑψώθη πολύ.

20

15

3 ιλ(λ)ιλον P 13 εξεβραςε P έκ-βράςη D

 βλέπων κάτω είς τὴν γῆν ἔφη ľάw

5 έγεννήθη θεός έκ τοῦ ἤχους, δς πάντων ἐςτὶν κύριος.

ό δὲ πόλος ηὐςτάθηςεν καὶ μέλλων συνέργεσθαι,

ό δὲ θεὸς ἔφη Ίάω

καὶ πάντα ἐςτάθη καὶ ἐφάνη μέγας θεὸς μέγιςτος,

δς τε τὰ προόντα ἐν τῷ κόςμῳ καὶ τὰ μέλλοντα ἔςτηςε καὶ οὐκέτι οὐδὲν ἠτάκτηςεν τῶν ίδων δὲ ὁ Φόβος αύτοῦ ἰςχυ-

ρότερον

άντέςτη αὐτῷ λέγων. 'coῦ πρῶτός εἰμι' δ δ' ἔφη' 'άλλ' ἐγὼ πάντα ἔςτηςα.'

δ δὲ θεὸς ἔφη. 'cù μὲν ἐξ ἤχους εἶ, οὖτος δὲ ξκ φθόγγου. βέλτιον οὖν ὁ φθόγγος τοῦ

ήχους. έςται δὲ ἐξ ἀμφοτέρων ἡ δύναμις

**c**οῦ ὕ**c**τερον φωνουμένου ὡ**c** ίνα πάντα ςταθή. καὶ ἐκλήθη ἔκτοτε

τὸ ὄνομα μέγα καὶ θαυμαςτόν: δανουπ χρατωρ βερβαλι βαλβιθ ľάω.

10

ήριςεν αὐτῷ ὁ πρότερος λέγων. 'έγὼ τούτου ἰςχυρότερός εἰμι.'

δ θεὸς ἔφη τῷ ἰςχυρῷ. 15 'cù μὲν ἀπὸ ποππυςμοῦ τυγχάνεις, ούτος δὲ ἐξ ἤχους:

έςεςθε άμφότεροι έπὶ πάςης ἀνάγκης.'

20 ἐκλήθη δὲ ἔκτοτε.

δανουπ χρατορ βερβαλιβαλβιθ Ìάω.

δ εκττουηθός Ρ 2 ϊς την γη Ρ hcous L 14 tw(n) is curve P 15 tuncauses P 17 eseqe P

1 cuneρχ(α)εςθαι P cunέρχεςθαι Lςυνέργεςθαι D 7 ως P δς L τε τα Ρ΄ τά τε D μελλωντα P αὐτοῦ L 18 εςτέ Ρ ἔςται L ¬ P = δνομα

βουλόμενος δὲ καὶ τῷ τυνπαρεττῶτι τιμὴν παραςχέςθαι ὡς αὑτῷ τυνφανέντι ἔδωκε αὐτῷ τῶν ἐννέα θεῶν τὴν δύναμιν καὶ προάγειν καὶ τὴν ἴςην δύναμιν αὐτοῖς ἔχειν καὶ τὴν δόξαν.

ἐκλήθη δὲ τῶν ἐννέα θεῶν cùν τῆ δυνάμει καὶ τὰς κεραίας τῶν ὀνομάτων ἀποcπάςας

βοςβεαδιι καὶ τῶν ἐπτὰ ἀςτέρων

εηιουω ηιουω ιουω ουω υω ω ω υσυιηεα υοιηεα οιηεα ιηεα ηεα ηεα εα α. ἀναγραμματιζόμενον μέγα καὶ θαυμαςτόν τὸ δὲ μέγιςτον αὐτοῦ ὄνομα, ὅ ἐςτι τοῦτο μέγα καὶ ἄγιον, γραμμάτων κζ.

•

αεηιουω

10

15
κύριε, ἀπομιμοῦμαι ταῖς έπτὰ
φωναῖς,
εἴςελθε καὶ ἐπακουςόν μοι
α εε ηηη ιιι οοοοο υυυυυυ

16 TAC  $\overline{Z}$  P. 16 und 17 ist der Zusatz des Magiers, der sich den Text aneignet.

<sup>1</sup> τω cuv am Ende und Anfang zweier Zeilen in P wiederholt. 3 τω  $\overline{\theta}$  θεων P (ω in θεων ist verwischt, θεον lL) τῶν  $\overline{\theta}$  θεων L.  $5\,\overline{\theta}$  P = ἐννέα. Ein αποςπαςας hinter θεων habe ich getilgt (s. Z. 6) 6 κερεας P  $\Box\Box$  P = ὀνομάτων 9  $\overline{Z}$  P = ἐπτά 12 αναγραματίζομενον P 13  $\overline{\Box}$  P = ὄνομα. 14 αγιω P άγιον L 15  $\overline{\Box}$  P = γραμμάτων

άβρωχ βραωχ χραμμαωθ προαρβαθω Ίάω ουαεηιουω άβωρχ βραωχ χραμμαωθ προαρβαθω 'Ιάω, ἄλλως αβρωχ βραωχ χραμμαωθ πρω αρβαθω 'Ιάω ου αεηιουω:

2 αλλαβρωχ P ἄλλως ἀβρωχ D. αλλ = ἄλλως bezeichnet wie öfter die zugeschriebene Variante, die hier genau die Fassung von A ist.

Für die Art der Überlieferung dieser Texte ist die Vergleichung der beiden Recensionen lehrreich: keine ist unbedingt besser oder getreuer als die andre; durch die fahrige Feder manches mystischen Sudlers sind diese Sätze durchgegangen, bis einer der dümmsten Winkelpropheten aus zwei magischen Büchern, die er wenigstens vor sich gehabt haben muss, in dieses 'heilige Buch' dieselbe Erzählung zweimal hintereinander schrieb, die natürlich zuletzt auf eine Form zurückgeht, die Erfindung eines Theosophen, dessen kosmologisches Gebäude mit den Hexereien und Quacksalbereien des Volks und seiner Zauberkünstler von vornherein nicht das mindeste zu tun hatte, so sehr es auch den 'Barockstil' gnostischer Baumeister zur Schau tragen mag. Deshalb können wir dieses Stück für sich betrachten und dem Ursprung und den Quellen dieser seltsamen Geschichte von der Schöpfung der Welt nachgehen. Und ich lege nun meine Rekonstruktion des Textes vor, die hoffentlich in fast allem selbstverständlich ist:

#### ΚΟζΜΟΠΟΙΊΑ.

"Ερμες, ἐπικαλοῦμαί ce, τὸν τὰ πάντα περιέχοντα, πάςη φωνή καὶ πάςη διαλέκτψ, ὑμνῶ ce ἐγώ, ὡς πρώτως ὕμνηςέ ce ὁ ὑπό cou ταχθεὶς καὶ πάντα πιςτευθεὶς τὰ αὐθεντικὰ ἥλιος ἀχεβυκρωμ, ὁ μηνύει τοῦ δίςκου τὴν φλόγα 5 καὶ τὴν ἀκτῖνα, οῦ ἡ δόξα ααα ηηη ωωω, ὅτι διά ce ἐνεδοξάςθη ἀέριος, εἶθ' ὸς ἄλλους ἀγλαομορφουμένους τοὺς ἀςτέρας ἱςτὰς καὶ τῷ φωτὶ τῷ ἐνθέψ κτίζων

τὸν κότμον, ἐν ψ δὲ ἔττητας τὰ πάντα, ιιι ααα ωωω Cαβαωθ αρβαθ ʾΙάω ζαγουρη.

10 οὖτοί εἰςιν οἱ πρῶτοι φανέντες ἄγγελοι ἀραγα ἀδωναι βαςημμ Ἰάω· ὁ δὲ πρῶτος ἄγγελός ςε φωνεῖ ὀρνεογλυφιςτί· ἀραί, ὅ ἐςτιν οὐαὶ τῷ ἐχθρῷ μου· καὶ ἔταξας αὐτὸν ἐπὶ τῶν τιμωριῶν.

15 ὁ δὲ ἥλιος ὑμνεῖ ςε οὕτως ἱερογλυφιςτί·
λαϊλαμ, ἀβραϊςτὶ διὰ τοῦ αὐτοῦ ὀνόματος· ἀνοκ,
βιαθιαρβαρβερβιρςιλατουρβουφρουμτρωμ, γραμμάτων λε,
λέγων 'προάγω ςου, κύριε, ἐγὼ ὁ ἥλιος διά ςε ἐπὶ τῆς βάρεως
ἀνατέλλων. λέγει τὴν βᾶριν, ἐφ' ἢν ἀναβαίνει
ἀνατέλλων τῶ κόςμω

20 τὸ δὲ φυςικόν cou ὄνομα αἰγυπτιςτί· Ἰαλδαβαειμ, γράμματα θ̄ κάτεςτιν. ὁ δὲ ἐπὶ τῆς βάρεως φανεὶς ςυνανατέλλων κυνοκεφαλοκέρδων ἰδία διαλέκτω ἀςπάζεταί ςε λέγων· 'ςὰ εἶ ὁ ἀριθμὸς τοῦ ἐνιαυτοῦ ᾿Αβραςάξ². ὁ δὲ ἐπὶ τοῦ ἐτέρου μέρους ἱέραξ
25 ἰδία φωνῆ ἀςπάζεταί ςε καὶ ἐπιβοᾶται, ἵνα λάβη τροφήν· χι χι χι χι χι τιπ τιπ τιπ τιπ τιπ τιπ. ὁ δὲ ἐννεάμορφος ἀςπάζεταί ςε ἱερατιςτί· μενεφωιφωθ μηνύων ὅτι 'προάγω cou, κύριε'. εἰπὼν ἐκρότηςε τρίς.

καὶ ἐγέλαςεν ὁ θεὸς ἐπτάκις χα χα χα χα χα χα χα χα. 30 γελάςαντος δὲ τοῦ θεοῦ ἐγεννήθηςαν θεοὶ ἐπτά, οἵτινες τὸν κόςμον περιέχουςιν οῦτοι γάρ εἰςιν οἱ προφανέντες.

κακχάσαντος πρώτον αὐτοῦ ἐφάνη φῶς καὶ αὐγὴ διηύγηςεν τὰ πάντα. ἐγένετο δὲ θεὸς 35 ἐπὶ τοῦ κόςμου καὶ τοῦ πυρὸς βεςςεν βεριθεν βεριο.

ἐκάκχαςε δὲ δεύτερον ἢν πάντα ὕδωρ καὶ ἡ γῆ ἀκούςαςα ἤχους καὶ ἰδοῦςα αὐγὴν ἐθαμβήθη καὶ ἐκύρτανε καὶ τὸ ὑγρὸν τριμερὲς ἐγένετο καὶ ἐφάνη θεὸς καὶ ἐτάγη ἐπὶ τῆς ἀβύςςου χωρὶς γὰρ αὐτοῦ τὸ ὄνομα ἐςχακλεω. ςὰ γὰρ εἶ ωηαιειων βεθελλε.

βουλευομένου δὲ τὸ τρίτον κακχάσαι ἐφάνη διὰ τῆς πικρίας Γ τοῦ θεοῦ Νοῦς — ἢ Φρένες — κατέχων καρδίαν καὶ ἐκλήθη 'Ερμῆς, δι' οῦ τὰ πάντα μεθερμήνευσται. ἔστιν δὲ ἐπὶ Dieterich, Abrasas.

Α

В

45 τῶν φρενῶν, δι' οὖ οἰκονομήθη τὸ πᾶν. ἐκλήθη δὲ cεμεcιλαμψ ἐκάκχαcε τὸ τέταρτον ὁ θεὸc καὶ ἐφάνη Γέννα πάντων κρατοῦcα Δ cποράν, δι' ῆc τὰ πάντα ἐcπάρη, ἐκλήθη δὲ βαατητοφωθ ζωθαξαθωζ.

έγέλας τὸ πέμπτον καὶ γελῶν Ε

50 ἐςτύγνας καὶ ἐφάνη Μοῖρα κατέχους ζυγόν, μηνύους ἀν ἑαυτῆ τὸ δίκαιον εἶναι. ὁ δὲ Ἑρμῆς ςυνηρίςθη αὐτῆ λέγων ἐν ἐμοί ἐςτι τὸ δίκαιον.' τῶν δὲ μαχομένων ὁ θεὸς ἔφη αὐτοῖς 'ἐξ ἀμφοτέρων τὸ δίκαιον φανής εται πάντα δὲ ὑπὸ ςὲ ἔςται τὰ ἐν κόςμω.' καὶ πρώτη τὸ ςκῆπτρον ἔλαβε τοῦ κόςμου, ῆς

55 τὸ ὄνομα ἀναγραμματιζόμενον μέγα ἐςτὶν καὶ ἄγιον καὶ ἔνδοξον ἔςτι δὲ τοῦτο θοριοβριτιταμμαωρραγγαδωι ωδαγγαρρωαμματιτιρβοιροθ γραμμάτων μθ, πόλου ὄνομα ἰςχυρόν.

ἐκάκχαςε τὸ ἔκτον καὶ ἱλαρύνθη πολὺ καὶ ἐφάνη Κρόνος κατέχων ςκηπτρον μηνύον βαςιλείαν 60 καὶ ἐπέδωκεν τῷ θεῷ τῷ πρωτοκτίςτψ τὸ **c**κῆπτρον καὶ λαβὼν ἔφη· 'cù τὴν δόξαν τοῦ φωτὸς περιθέμενος ἔςη μετ' ἐμὲ ὡς πρῶτος ἐπιδούς μοι ςκήπτρον πάντα δὲ ὑπὸ ςὲ ἔςται τὰ προόντα καὶ τὰ μέλλοντα: ἐν coì πᾶcα δύ-65 ναμις ἔςται τοῦδε περιθεμένω τοῦ φωτός τὴν δόξαν.' ὁ δὲ τρόπος τοῦ φωτὸς ἔδειξέν τινα αύραν καὶ ἔφη ὁ θεὸς τῆ βαςιλίςςη: 'cù περιθεμένη τὴν αὔραν τοῦ φωτὸς ἔςη μετ' αὐτὸν περιέχουςα τὰ πάντα' αὐξήςεις 70 τῷ φωτὶ ἀπ' αὐτοῦ λαμβάνουςα καὶ πᾶν ἀπολήξεις δι' αὐτόν' ςὺν ςοὶ πάντα αὐξήςει καὶ μειωθής εται. Έςτι δὲ τὸ ὄνομα μέγα καὶ θαυμας τόν άνοχ, βιαθιαρβαρβερβιρειλατουρβουφρουμτρωμ,

ἐκάκχασε τὸ ἔβδομον ἀσθμησάμενος
75 καὶ κακχάζων ἐδάκρυσε καὶ ἐγένετο Ψυχή.
ὁ δὲ θεὸς ἔφη· 'πάντα κινήσεις
καὶ πάντα ἱλαρυνθήσεται 'Ερμοῦ σε
δδηγοῦντος.' τοῦτ' εἰπόντος τοῦ
θεοῦ πάντα ἐκινήθη καὶ ἐπνευματώθη
80 ἀκατασχέτως.

γραμμάτων λε.

ίδων την ψυχην νεύςας είς την γην έςύριςε

Digitized by Google

Z

μέγα καὶ ἡ τῆ ἠνοίτη λαβοῦτα τὸν ἦχον καὶ ἐγέννητεν ἴδιον ζῷον δράκοντα Πύθιον, δε τὰ πάντα προήδει διὰ τὸν φθότγον τοῦ θεοῦ. 85 ἐπεκάλετε δὲ αὐτὸν ὁ θεὸτ ἰλιλλου ἰλιλλου ἰλιλλου ἀλιλλου ἀναρμαραυτη φωχω φωβωχ.

τοῦ δὲ φανέντος ἐκύρτανεν ἡ γῆ καὶ ὑψώθη πολύ. ὁ δὲ πόλος ηὐςτάθης εν 90 καὶ μέλλων ςυνέργες θαι. ὁ δὲ θεὸς ἰδὼν τὸν δράκοντα ἐθαμβήθη καὶ ἐπόππυς ε καὶ ἐφάνη διὰ τοῦ ποππυς μοῦ Φόβος καθ-ωπλις μένος. καλεῖται δέ δανουπ χρατορ βερβαλιβαρβιθι, γραμμάτων κε.

ὶδὼν δὲ ὁ Φόβος αύτοῦ ἰςχυρότερον ἀντέςτη αὐτῷ λέγων 'ἐγὼ coῦ πρότερός εἰμι.' ὁ δὲ ἔφη 'ἀλλ' ἐγὼ πάντα ἔςτηςα.' ὁ θεὸς ἔφη τῷ ἰςχυρῷ 105 'cù μὲν ἀπὸ ποππυςμοῦ τυγχάνεις, οῦτος δὲ ἐξ ἤχους ἔςεςθε ἀμφότεροι ἐπὶ πάςης ἀνάγκης. ἔςται δὲ ἐξ ἀμφοτέρων ἡ δύναμις coῦ ὕςτερον φωνουμένου ὡς ἵνα πάντα ςταθῆ.' καὶ ἐκλήθη ἔκτοτε τὸ ὄνομα μέγα καὶ θαυμαςτόν 110 δανουπ χρατορ βερβαλιβαλβιθ 'Ιάω.

βουλόμενος δὲ καὶ τῷ τομπαρεττῶτι τιμὴν παρατχέςθαι ὡς αὐτῷ τομφανέντι ἔδωκεν αὐτῷ τῶν ἐννέα θεῶν, τὴν δύναμιν καὶ προάγειν καὶ τὴν ἴτην δύναμιν αὐτοῖς ἔχειν καὶ τὴν δόξαν.

115 ἐκλήθη δὲ τῶν ἐννέα θεῶν τὰν τῆ δυνάμει καὶ τὰς κεραίας τῶν ὀνομάτων ἀποςπάςας βοςβεαδιι καὶ τῶν ἐπτὰ ἀςτέρων· α ε η ι ο υ ω

**εηι**ουω ηιουω 120

0 U W

υω

m.

ωουιηεα

125

ουιηεα

υιη∈α

ιηεα

ηεα

ε α

α

130

ἀναγραμματιζόμενον μέγα καὶ θαυμαςτόν.
τὸ δὲ μέγιςτον αὐτοῦ ὄνομα, ὅ ἐςτι τοῦτο μέγα καὶ ἄγιον, γραμμάτων κζ.
ἀβωρχβραωχ χραμμαωθ προαρβαθω Ἰάω.

2.

Es ist eine bunte mythologische Gesellschaft! Welche von den seltsam aufgeputzten Gestalten sollen wir zuerst anhalten und nach Herkunft und Schicksalen fragen? steigt die Sonnenbarke empor und ihre Insassen preisen den Allerhöchsten; Helios in den verschiedensten Sprachen, der Hundskopfaffe in seiner Sprache und der Sperber auf der andern Seite des Nachens und der ἐννεάμορφος. Gott lacht siebenmal und schafft die sieben Götter, οἵτινες τὸν κόςμον περιέχουςιν. Er lacht zum ersten Male und schafft das Licht und den Gott des Kosmos und des Feuers, er lacht zum zweiten Male, und es scheidet sich alles Flüssige in drei Teile, und es erscheint der Gott der Tiefe. Er lacht zum dritten Male und διὰ τῆς πικρίας τοῦ θεοῦ wird der Noῦς, der Ερμῆς genannt wird und zum vierten schafft er die Γέννα, die den Samen aller Dinge hat. Er lacht zum fünften Male und blickt finster und es erscheint Μοῖρα mit dem ζυγόν. Noûc und Μοῖρα streiten, bei wem die Gerechtigkeit sei, und der Schöpfer entscheidet: ἐξ ἀμφοτέρων τὸ δίκαιον φανήςεται. Der Gott lacht zum sechsten Mal und freut sich sehr und schafft den Kronos. Zum siebenten Male lacht er — und er weint und es wird die Seele. Danach blickt er zur Erde und zischt gewaltig und die Erde öffnet sich und gebiert ein eignes Wesen, den pythischen Drachen. Die Erde hebt sich in die Höhe, der Himmel droht zerdrückt zu werden — und Gott entsetzt sich und pfeift gewaltig und es erscheint gewappnet Φόβος. Gott erschrickt wieder, blickt zur Erde und sagt Ἰάω — alles ist in Ruhe und aus dem Schall wird erzeugt θεὸς μέγιστος, der über alles Herr ist, δς τά τε προόντα ἐν τῷ κόςμψ καὶ τὰ μέλλοντα ἔστησεν. Phobos und dieser höchste Gott streiten sich um die höchste Macht; der Weltschöpfer giebt beiden hohe Gewalt und dem zuletzt Gezeugten giebt er Gewalt über alle Götter.

Welchem dieser mannichfaltigen Bilder soll sich der forschende Blick nun zuwenden, der sofort manches als ägyptisch, manches wol als semitisch und vieles als hellenisch erkannt hat? Wir können am sichersten hoffen, bestimmte Kunde über Zeit und Herkunft des Ganzen zu erlangen, wenn wir die merkwürdige Emanationsform näher betrachten, ehe wir weiter ins Einzelne eingehen. ἐγέλαcε έκάκχαςε - ἐγέλαςε καὶ γελών ἐςτύγναςε - ἐκάκχαςε καὶ ἱλαρύνθη πολύ — ἐκάκχαςε καὶ κακχάζων ἐδάκρυςε — νεύςας εἰς τὴν τῆν ἐςύριςε — ἐπόππυςε — βλέπων κάτω εἰς τὴν τῆν ἔφη 'lάw sind die Ausdrücke, die gebraucht werden. Schöpfung durch den λόγος, das ἔφη, ist die gewöhnliche und uralte Form der Emanation nicht blos in assyrischer, aramäischer und hebräischer Überlieferung, sondern auch in den alten ägyptischen Hymnen: aus dem Munde des Alleinen fließen die Götter; 'er spricht das Wort, es erschaffen sich die Götter'.1) Aus diesen Traditionen ist es auch zu den Gnostikern gekommen; bei Simon, dem Magier, spielt die φωνή Gottes eine grosse Rolle<sup>2</sup>). Basileides sagt είπε καὶ ἐγένετο<sup>8</sup>), im nach-

<sup>1) &#</sup>x27;Was seinem Munde entströmt, geschieht, und was er spricht, wird' Inschrift am Chonsu-Pylon in Karnak. Brugsch Religion und Mythologie der alten Aegypter S. 161. Vgl. Gruppe Culte und Mythen S. 495.

<sup>2)</sup> Hippolytos Ref. omn. haer. VI 9 ff.

<sup>3)</sup> Hippolytos VII 26.

valentinischen Buche Pistis Sophia gilt das verbum unicum Ineffabilis als mysterium primum, die loquela des Ineffabilis ist das Schöpfungswort und seine verba die μέλη der Welt.<sup>1</sup>) An die besondere Bedeutung des λόγος für Philo braucht nur erinnert zu werden, aber ein Fragment des Orpheus mag noch hier stehen, das gleiche Gedanken zeigt:

οὐρανὸν ὁρκίζω τε θεοῦ μεγάλου τοφὸν ἔργον, αὐδὴν ὁρκίζω τε πατρός, τὴν φθέγξατο πρῶτον, ἡνίκα κότμον ἄπαντα έαῖς ττηρίξατο βουλαῖς.<sup>2</sup>)

Justin, der es citirt <sup>8</sup>), fügt hinzu: ὡς διδάςκουςιν ἡμᾶς αἱ θεῖαι τῶν ἁγίων ἀνδρῶν προφητεῖαι, αἷς ἐν μέρει καὶ αὐτὸς ἐν τῆ Αἰγύπτψ προσεχὼν ἔγνω, ὅτι τῷ λόγψ τοῦ θεοῦ πᾶςα ἐγένετο κτίςις. Bedeutsamer ist es schon, wenn bei Valentin auch durch 'lάω Horus ("Opoc) geschaffen wird, der die Ordnung wieder herstellt<sup>4</sup>), und der Name 'lάω spielt ja unter all den mystischen wirkungskräftigen Gottesnamen der Gnostiker eine Hauptrolle.<sup>5</sup>) Vom Valentinianer Marcus wird erzählt, daſs der Klang der Vokale, den die Himmel ertönen lassen, πλάςτην γενέςθαι καὶ γεννήτορα τῶν ἐπὶ τῆς γῆς. Und diese Vorstellungen von den sieben Vokalen, die hauptsächlich durch die Marcianer auſgebracht wurden <sup>6</sup>), haben viel Ähnlichkeit mit dem siebenmaligen Lachen und dem ποππύζειν

<sup>1)</sup> p. 224 226 und sonst in der Ausgabe und lateinischen Übersetzung von Schwartze-Petermann.

<sup>2)</sup> Der Himmel wird die Stimme des Vaters genannt, die er zuerst sprach — d. h. der Himmel wurde durch den λόγος von Gott zuerst geschaffen. Die Verse werden aus den δρκοι citirt; sie haben ganz die Form des beschwörenden Hymnus.

<sup>3)</sup> Cohort. cap. 15.

<sup>4)</sup> Irenaeus I 1, 7.

<sup>5)</sup> Man mag hier vergleichen Pistis Sophia p. 358: ιωτα universum exiit, αλφα revertentur intus, ωω erit finis finium.

<sup>6)</sup> Baudissin Studien zur semitischen Religionsgeschichte I S. 198. Auch im 4. Buch der Pistis Sophia p. 378 ist μυστήριον septem φωνῶν das höchste. Als Zeichen der Himmelssphären sollen die Vokale im Anschluß an pythagoreische Anschauung einen Heptachord bilden. Interessant als eine Verquickung dieser Vorstellungen noch mit der apollinischen Leier sind die bei Eusebius in einer Hs. überlieferten Verse eines unbekannten Autors:

und cuρίζειν, um so mehr als sonst der ποππυςμός und der cυριγμόc mit den sieben Vokalen zusammengemischt werden als neun mystische Töne, gerade in unserem Papyrus pag. II 9. X 33. Ähnlich werden einer Stelle des großen Pariser Zauberbuches diese Laute vorgeschrieben als wirksam, um Sonne und Planeten zu beschwören, v. 556 ff.: ἐπίθες δεξιὸν δάκτυλον ἐπὶ τὸ cτόμα καὶ λέγε : cιγή, cιγή, cιγή : cύμβολον θεοῦ ζώντος ἀφθάρτου, φύλαξόν με, ςιγή. νεχθειρθαν μελου ἔπειτα **εύριτον μακρόν τ̄ τ̄, ἔπειτα πόππυτον λέγων..... ν. 565: καὶ** τότε όψη τούς θεούς τοι εὐμενῶς ἐμβλέποντας ... ν. 573: τὸ δὲ πάλιν λέγε· cιγή, cιγή· λόγος·1) ἐγώ εἰμι cύμπλανος ὑμῖν ἀςτήρ. 574: cύριcov  $\overline{\beta}^2$ ) καὶ  $\pi'\pi^3$ )  $\overline{\beta}^2$ ) καὶ εὐθέως ὄψη ἀπὸ τοῦ δίςκου ἀςτέρας προςερχομένους  $\bar{\epsilon}^4$ ) δακτυλιαίους πλείςτους καὶ πιπλώντας δλον τὸν ἀέρα. Auch in unserem Papyrus zeigt die Abkürzung 🗖 und Σ pag. XIV 4, 4 und sonst, dass diese Laute eine besondere Bedeutung hatten; es mag eben dahin gehören, wenn die Naassener eins ihrer höchsten göttlichen Wesen, weil es ein harmonischer Geist sei, cυρικτής 'fistulator' genannt haben sollen<sup>5</sup>), und so finden die Verse, die Johannes Diaconus zu Hesiods Theogonie v. 950 dem Orpheus zuschreibt, ihre schlagende Analogie (Abel fragm. 162):

Ζεὺς δέ τε πάντων ἐςτὶ θεὸς πάντων τε κεραςτής, πνεύμαςι ςυρίζων φωναῖςί τ' ἀερομίκτοις

έπτά με φωνήεντα θεόν μέγαν ἄφθιτον αἰνεῖ, γράμματα τὸν πάντων ἀκάματον πατέρα, εῖμι δ' ἐγὼ πάντων χελὺς ἄφθιτος, ἢ τὰ λυρώδη ἡρμοςάμην δίνης οὐρανίοιο μέλη.

Vgl. das Apollo-Orakel des Porphyr. bei Euseb. praep. ev. V 14:
κληΐζειν 'Ερμῆν ἠδ' ἠέλιον κατά ταθτα,
ἡμέρη ἡελίου μήνην δ' ὅτε τῆςδε παρείη
ἡμέρη, ἠδὲ Κρόνον ἠδ' ἐξείης 'Αφροδίτην
κλήςεςιν ἀφθέγκτοις, ἃς εθρε μάγων ὄχ' ἄριςτος
τῆς ἐπταφθόγγου βαςιλεύς, ὃν πάντες ἴςαςιν.

So heisst es denn auch in unserem Papyrus ἐπικαλοθμαί ce, κύριε, ώδικῷ ὑμνῷ, ὑμνῷ cou τὸ ἄγιον κράτος αεηιουω.

- 1) ο Papyrus = λόγος.
- 2) = bíc.
- 3) = πόππυςον.
- 4) =  $\pi \acute{\epsilon} \nu \tau \epsilon$ .
- 5) Hippol. V 9.

und die Bezeichnung des Helios im orphischen Hymnus VIII 10: κοςμοκράτωρ, ςυρικτά, πυρίδρομε, κυκλοέλικτε.

Die sieben Wochentage, die sieben Planeten, die sieben Sphären, die sieben Vokale, die sieben Saiten der Leier — alles wird schliefslich verbunden. Für die Verbindung der Vokale mit den Planeten, von welch letzteren noch mehr zu sagen sein wird, ist eine Inschrift von Milet, CIGr II no. 2895, ein lehrreiches Zeugnis.

Aber das alles giebt uns keinen bestimmten Anhalt; es hilft auch nicht weiter, wenn wir Ähnlichkeit darin fänden, daß z. B. nach der Lehre einiger Ophiten¹) bei der Empörung der Söhne des Ialdabaoth Sophia betrübt und verzweifelt 'in subiacentem faciem materiae' blickt und dadurch den schlangenhaften voûc schafft. Es gilt vielmehr die ganz ungewöhnliche Vorstellung von der Schöpfung durch Lachen und Weinen Gottes zu verfolgen.

Zunächst stellen wir hierher einen λόγος, ein eingefügtes Gebet aus der Pariser Papyrus, deren Schreiber natürlich diese λόγοι aus denselben Fundgruben holten wie die Verfertiger der Leidener Handschrift, v. 1596²): ἔττιν δὲ κατὰ πάντων τελετὴ ἥδε πρὸς ἥλιον λόγος ἐπικαλοῦμαί ce, τὸν μέγιςτον θεόν, ἀέναον κύριον, κοςμακράτορα, τὸν ἐπὶ τὸν κόςμον καὶ ὑπὸ τὸν κόςμον ἄλκιμον θαλαςςοκράτορα, ὄρθινον ἐπιλάμποντα ἀπὸ τοῦ ἀπηλιώτου, ἀνατέλλοντα τῷ cύμπαντι κόςμῳ, δύνοντα τῷ λιβί, δεῦρό μοι ὁ ἀνατέλλων ἐκ τῶν τεςςάρων ἀνέμων, ὁ ἱλαρὸς ἀγαθὸς δαίμων, ῷ οὐρανὸς ἐγένετο κωμαςτήριον, ἐπικαλοῦμαί cou τὰ ἱερὰ καὶ κρυπτὰ καὶ μεγάλα ὀνόματα, οῖς χαίρεις ἀκούων. ἀνέθαλεν ἡ

<sup>1)</sup> Irenaeus I 30.

<sup>2)</sup> Die zahlreichen Stücke, die ich im Laufe der Abhandlung aus den griechischen Zauberpapyri von Paris und London, die Dr. C. Wessely in den Denkschriften der k. k. Akad. d. W. zu Wien 1888 veröffentlicht hat, vorlege, gebe ich in nach Kräften emendirter Fassung, namentlich auch die metrischen Stücke, soweit sie hergestellt werden konnten. Wessely hat, von einigen sehr wenigen Bemerkungen unter dem Texte abgesehen, den Text der Papyri mit den zahllosen Fehlern der Hss., auch ohne Accente und Interpunktion abgedruckt. Da eine neue Ausgabe dieser umfangreichen Texte wol nie erfolgen wird, scheint es ersprießlich wertvolle Stücke derselben zuweilen auch vollständiger, als es der Gang der Untersuchung fordert, um ihrer selbst willen vorzulegen.

γή coû ἐπιλάμψαντος καὶ ἐκαρποφόρης εν τὰ φυτὰ coû ¹) γελάς αντος, έζωογόνης ετά ζώα ςοῦ ἐπιτρέψαντος. Da liegt derselbe Schöpfungsmythus zu Grunde, wenn wir auch von den Tränen nichts hören. Aber welche Naturanschauung der Schöpfung aus Tränen zu Grunde lag, lehren wertvolle Stücke derselben Dokumente. In dem 46. Papyrus des brit. Museums heißst es v. 155 ff. in einem Spruch: ἐγώ εἰμι²), οδ έςτιν δ ίδρως ὄμβρος ἐπιπίπτων³) ἐπὶ τὴν γῆν, ἵνα  $\delta \chi \epsilon \dot{\eta}^4$ ) έγώ εἰμι, οῦ τὸ ττόμα καίεται δι' ὅλου, ἐγώ εἰμι δ γεννών καὶ ἀπογεννών, ἐγώ εἰμι ἡ λάτρις 5) τοῦ Αἰώνος· ὄνομά μοι Καρδία περιεζωςμένη ὄφιν ἔξελθε καὶ ἀκολούθηςον. Der die Erde schwängernde Regen des Himmels ist als Schweißs Gottes gedacht, und wenn die λάτρις τοῦ Αἰῶνος wieder zu den Gnostikern weist, giebt ein Gebet des Pariser Papyrus, das wir ganz hersetzen, noch bestimmter den Weg an, v. 1168: λόγος 6)· ς τὸν ἕνα καὶ μάκαρα τῶν Αἰώνων, πατέρα τε κόςμου κοςμικαῖς κλήζω λιταῖς 7) δεῦρό μοι ὁ ἐνφυςήςας τὸν ςύμπαντα κόςμον, ό τὸ πῦρ κρεμάςας ἐκ τοῦ ὕδατος καὶ τὴν γῆν χωρίςας • ἀπὸ τοῦ ὕδατος πρόςεχε μορφή καὶ πνεῦμα καὶ γή καὶ θάλαςςα, δήμα τοῦ τοφοῦ, θείας ἀνάγκης. καὶ πρόςδεξαί μου τοὺς λόγους ώς βέλη πυρὸς, ὅτι ἐγώ εἰμι ἄνθρωπος θεοῦ τοῦ  $\dot{\epsilon}$ ν οὐραν $\hat{\psi}$  δ<sup>8</sup>) πλάςμα κάλλιςτον γενόμενος  $\dot{\theta}$ )  $\dot{\epsilon}$ κ πνεύματος καὶ 10) δρόςου καὶ τῆς ἀνοίτηθι 11) οὐρανέ, δέξαι μου τὰ φθέγματα, ἄκουε, ἥλιε, πάτερ κόςμου. ἐπικαλοῦμαί ςε τῷ

<sup>1) //</sup>oυ Pap.

<sup>2)</sup> Wie sich der Zauberer in solchen ἐπάναγκοι mit dem Gotte identificirt, weiß man; entstanden wird das sein aus der alten epischen Form des Zauberspruches: der Gott tat da und da das und das; ich habe die Macht des Gottes und tue dasselbe — ich bin der Gott, der —.

<sup>3)</sup> επιπειπτων Ραρ.

<sup>4)</sup> Damit er bespringe, beschäle: ὀχεύω ist der eigentliche Ausdruck von der Begattung der Tiere, selten von Menschen gebraucht (Nacke Choerilus p. 245).

<sup>5)</sup> λαρις Pap. λατρις verbessere ich, wie denn Hermes Διὸς λάτρις, Iris ή θεῶν λάτρις, Attis λάτρις 'Péac, der Rabe Φοίβου λάτρις heißst.

<sup>6)</sup> ο Pap. = λόγος.

<sup>7)</sup> κοτμικαις κληζωνταις Wessely. ΚΛΗΖΩΝΤΑΙC wird κλήζω λιταῖς aufzulösen sein.

<sup>8)</sup> ω Pap. 9) γενομενον Pap. 10) κα Pap. 11) ανοιγητι Pap.

ονόματί cou αωευησιαιση (es folgen Zauberworte)... 1189: δ μόνος τὸ ῥίζωμα ἔχων, ςὰ εἶ τὸ ὄνομα ἅγιον καὶ τὸ ἰςχυρόν, τὸ καθηγιαςμένον ὑπὸ τῶν ἀγγέλων πάντων. διαφύλαξόν μ[ε] τόνδε ἀπὸ πάςης ὑπεροχῆς ἐξουςίας καὶ πάςης ὕβρεως καὶ 1) ποίηςον τόδε. κύριε, θεὲ θεῶν<sup>8</sup>), Ἰαλδαβαωθ<sup>8</sup>), βλαθαμμαχαρ... Zauberworte... 1200: κόςμου κτίςτα τὰ πάντα κτίςας 4), κύριε, θεὲ θεῶν5), μαρμαριω Ἰάω, ἐφώνηςά cou τὴν ἀνυπέρβλητον δόξαν, ό κτίςας θεούς καὶ ἀρχαγγέλους καὶ δεκάνους. αί μυριάδες τῶν ἀγγέλων παρεςτήκαςι καὶ ὕψωςαν τὸν οὐρανὸν καὶ ὁ κύριος ἐπεμαρτύρης ε σου τῆ ζοφία δ ἐςτιν Αἰών, καὶ εἶπέν 6) τε τθένειν ὅτον καὶ αὐτὸς τθένει 7). ἐπικαλοῦμαί του τὸ ἐκατονταγράμματον ὄνομα8) τὸ διῆκον ἀπὸ τοῦ ετερεώματος μέχρις τοῦ βάθους τῆς γῆς. ςῶςόν με αἰεὶ γὰρ πάντοτε χαίρεις τούς ςούς ςώζων .... Zauberworte .... 1217: ἐπικαλοῦμαί τε τὸν ἐν τῷ χρυςῷ πετάλῳ, ῷ ὁ ἄςβεςτος λύχνος διηνεκῶς παρακάεται, ὁ μέγας θεός<sup>9</sup>), ὁ φανεὶς ἐν ὅλψ τῷ κόςμψ κατά Ίερους αλήμ μαρμαίρων, κύριε... Vokale ... γρ[άμματα] ρ (=  $\epsilon$ κατόν),  $\epsilon$ ίς 10) ἀγαθὸς κύριος. 11) Der "Ανθρωπος τοῦ θεοῦ ist aus πνεῦμα, δρόσος und γῆ gebildet; diesen so eingeführten "Ανθρωπος θεοῦ, den κύριος θεῶν Ἰαλδαβαωθ, die Coφία als Aίων mit dem κύριος παράκλητος finden wir zum Teil in den Lehren der sogenannten Ophiten 12), noch mehr aber in den Systemen der valentinischen Gnosis, und wir sind hiermit auf die richtige Fährte gekommen zu weiteren Zeugnissen jener Emanationsform: bei Valentin sowol nach Hippolytos als Irenaeus 18) (mit nicht großen Verschiedenheiten)

<sup>1)</sup>  $\eta$  Pap., es wird  $\kappa = \kappa \alpha i$  sein.

<sup>2)</sup>  $\theta \in \theta \overline{\nu}$  Pap. 3) ιαλδαζαω Pap. 4) κτιστα Pap.

<sup>5)</sup>  $\kappa \in \overline{\theta \epsilon} \ \overline{\theta \nu} \ Pap.$ 

<sup>6)</sup> και ειπό και ειπεν Ραρ.

<sup>7)</sup> cθενιν οςον και αυτοςθενει, von Wessely verbessert in der Anmerkung.

<sup>11)</sup> κυριε Pap. nach Wessely; es ist wol κυρις = κυριος.

<sup>12)</sup> Auch jene Ίερουςαλημ spielte bei den Naassenern eine Rolle, wie Hippol. V 9 zeigt, und das oben hergestellte εῖς ἀγαθός wird nach Matth. XIX 17 für die Naassener bezeugt Hippol. V 7 und Valentin sagt es dann selbst in einem Briefe bei Clem. Strom. II 20, 114.

<sup>13)</sup> Irenaeus I 17 (Harvey): (Cοφίαν) ἐπὶ ζήτητιν όρμήτας τοῦ κατα-

entsteht die sichtbare Welt aus den Affekten der Sophia: φόβος, λύπη, ἀπορία etc. und ihren Tränen. Die Berichte darüber weisen in manchem frappirende Anklänge an die vorgelegten Stellen der Papyrushss. auf: freilich an eine Gleichheit auch nur einiger zusammenhängender Glieder der Systeme ist kein Gedanke. Waren doch die Systeme der Valentinianer selbst schon so bunt und mannichfaltig, daß wir kaum wissen, was auf den Meister selbst zurückgeht. Und die Stücke der Papyri, so beweisend sie hier und da

λιπόντος αὐτὴν φωτὸς καὶ μὴ δυνηθῆναι καταλαβεῖν αὐτὸ διὰ τοῦ κωλυθήναι ύπο του "Ορου. και ένταθθα τον "Ορον κωλύοντα αὐτὴν τῆς εἰς τούμπροςθεν όρμης είπειν Ίάω. ὅθεν ὁ Ἰάω ὄνομα γεγενήςθαι φάςκουςι, μή δυνηθήται δὲ διοδεθται τὸν Όρον διὰ τὸ τυμπεπλέχθαι τῷ πάθει καὶ μόνην ἀπολειφθεῖταν ἔξω παντὶ μέρει τοῦ πάθους πολυμεροῦς καὶ πολυποικίλου ὑπάρχοντος καὶ παθεῖν λύπην μὲν ὅτι οὐ κατέλαβε, φόβον δέ, μή καθάπερ αὐτήν τὸ φῶς οὕτω καὶ τὸ ζῆν ἐπιλίπη· ἀπορίαν τε ἐπὶ τούτοις. ἐν ἀγνοία δὲ τὰ πάντα. καὶ οὐ καθάπερ ή μήτηρ αὐτῆς ή πρώτη Coφία και Αιών, έτεροίως ν τοις πάθες ν είχεν, άλλά έναντιότητα. ἐπιτυμβεβηκέναι δὲ αὐτή καὶ ἐτέραν διάθετιν, τὴν τῆς ἐπιττροφής **ἐπὶ τὸν ζωοποιήςαντα. ταύτην ςύςταςιν καὶ οὐςίαν τῆς ὕλης γεγε**νηςθαι λέγουςιν, έξ ης όδε ό κόςμος ςυνέςτηκεν. Εκ μέν γάρ της έπιςτροφής την του κόςμου και του δημιουργού πάςαν ψυχὴν τὴν γένεςιν είληφέναι, ἐκ δὲ τοῦ φόβου καὶ τῆς λύπης τὰ λοιπά την άρχην έςχηκέναι άπό γάρ των δακρύων αὐτης γεγονέναι πάταν ξνυγρον οὐτίαν. ἀπὸ δὲ τοῦ γέλωτος τὴν φωτεινήν, ἀπὸ δὲ τῆς λύπης καὶ τῆς ἐκπλήξεως τὰ ςωματικά τοῦ κόςμου ςτοιχεία. ποτέ μέν γάρ ξκλαιε καὶ έλυπείτο ώς λέγουςι διά τὸ καταλελεῖφθαι μόνην ἐν τῷ ϲκότει καὶ τῷ κενώματι· ποτὲ δὲ εἰς ἔννοιαν ήκουςα τοῦ καταλιπόντος αὐτὴν φωτὸς διεχείτο και έγέλα ποτέ δὲ αῦ πάλιν ἐφοβείτο ἄλλοτε δὲ διηπόρει και εξίστατο. - Hippol. VI 32: (Χριστός) εύρων αὐτήν (Coφίαν) εν πάθεςι τοῖς πρώτοις τέτραςι καὶ φόβψ καὶ λύπη καὶ **ἀπορί**α καὶ δεήςει διορθώς ατο τὰ πάθη αὐτῆς, διορθούμενος δὲ έψρα ὅτι ἀπολέςθαι αὐτὰ αἰψνια ὄντα καὶ τῆς ςοφίας ἴδια οὐ καλὸν οὕτε έν πάθεςιν είναι την ςοφίαν τοιούτοις, έν φόβω και λύπη, ίκετεία, άπορία. ἐποίης εν οὖν ὡς τηλικοῦτος Αἰὼν καὶ παντὸς τοῦ πληρώματος ἔκγονος ἐκςτήναι τὰ πάθη ἀπ' αὐτής καὶ ἐποίηςεν αὐτὰ ὑποςτατικάς οὐςίας και τὸν μὲν φόβον ψυχικήν ἐποίηςεν οὐςίαν, τὴν δὲ **λύπην ύλικήν, τὴν δὲ ἀπορίαν δαιμόνων, τὴν δὲ ἐπιςτροφὴν** και δέητιν και ίκετείαν ανοδον και μετάνοιαν και δύναμιν ψυχικής οὐςίας, ήτις καλεῖται δεξιά. ό δημιουργός ἀπό τοῦ φόβου τουτέςτιν δ λέγει, φηςίν, ή γραφή άρχη ςοφίας ό φόβος κυρίου κτλ. Auch in der Pistis Sophia findet sich eine ähnliche Überlieferung.

für eine Abhängigkeit von jenen Lehren scheinen, können gerade so gut vor Valentin anderswoher geflossen, nach Valentin in dieser Vereinzelung in die 'vulgäre Gnostik' hereingenommen sein. Schon dass an der Stelle des Pariser Papyrus, die auch die Schöpfung aus dem Lachen des Gottes herleitet, gleich darauf die Sonne als μέγας δφις angerufen und gepriesen wird, kann uns auf den Gedanken bringen, dass diese Mythologeme schon bei den Ophiten in Geltung waren, von denen die meisten übrigen Züge auch überliefert werden, und wenn wir bedenken, dass in diesen Papyrustraditionen alles Christliche fehlt, das in den Berichten über die Gnostiker, besonders über Valentin, eine so große Rolle spielt, mögen wir mit Wahrscheinlichkeit vorchristliche Ophiten ins Auge fassen und etwa an Mysterien von Schlangenbrüdern mit ihren Kultlegenden denken. Doch befinden wir uns jedenfalls - das wird das Vorhergehende lehren - in dem Jahrhundert der gnostischen Theosophie, nicht fern von der Zeit Valentins.

Aber wir finden jene Form der Emanation nicht etwa blos bei christlichen oder vorchristlichen Gnostikern, wir entdecken sie auch bei den griechischen Orphikern, wie drei Stellen bei Proklus uns zeigen 1), zu Plat. Polit. p. 385: τὰ δάκρυα τῆς εἰς τὰ θνητὰ προνοίας καὶ ἐπίκηρα πράγματα συνθήματά ἐςτιν, ὁ δὲ γέλως τῆς εἰς τὰ ὅλα καὶ ὡςαύτως κινούμενα πληρώμενα τοῦ παντὸς ἐνεργείας ὁιόπερ οἰμαι καὶ τὸν μὲν γέλωτα τῆ γενέςει τῶν θείων, τὰ δὲ δάκρυα τῆ ςυστάςει τῶν ἀνθρώπων ἢ ζώων ἀπονέμομεν.

δάκρυα μὲν céθεν ἐςτὶ πολυτλῆμον γένος ἀνδρῶν, μειδῆςαν δὲ θεῶν ἱερὸν γένος ἐβλάςτηςε.

p. 384 werden einige Worte derselben Verse citirt mit der Angabe φηςί τις τὸν ἥλιον ὑμνῶν und zum Timaeus I p. 35 C wird dasselbe als von den θεολόγοι d. h. den orphischen Theologen citirt und die Tränen mit der Trauer der Heliaden beim Fall Phaetons in Zusammenhang gebracht. Wir können uns erinnern an die 'sonnenhaften Seelen', von denen Proklus mehrfach spricht<sup>3</sup>),

<sup>1)</sup> Orph. fr. 236 Abel.

<sup>2)</sup> Vgl. Zeller Philosophie der Griechen III 2 S. 805.

an die Vorstellung von den Seelen als Sonnenstäubehen schon bei den Pythagoreern¹) und von der Herabkunft der Menschen aus den Tropfen des Feuertranks²), an die aus dem Urfeuer herabträufelnden Seelen schon in älterer griechischer Mythe und Philosophie, wir mögen es auch beachten, daſs in den Texten, von denen wir ausgingen, immer die Sonne oder das Licht als schaffend gedacht oder genannt wird, und nicht übersehen, daſs die weiteren, parallelen und zugrundeliegenden Anschauungen, die sich dort fanden, auch bei den Orphikern nicht ganz verschollen sind: bei Clem. Alex. Strom. V p.244 B wird aus Epigenes von Orpheus citirt δάκρυα Διὸς τὸν ὄμβρον δηλοῦν — Κρόνου δὲ δάκρυον τὴν θάλαςςαν ἀλληγοροῦντες³) u. ä.; aber die Wurzel und die Entstehung des eigenartigen Gedankens finden wir nicht bei den Griechen.

Sie bleibt darum nicht verborgen. Man lese nun die Worte eines altägyptischen Papyrus (nach Birchs Übersetzung 1): quand Horus pleure, l'eau qui tombe de ses yeux croît en plantes qui produisent un parfum suave. Quand Shu et Tefnut pleurent beaucoup et que l'eau tombe de leurs yeux, elle se change en plantes qui produisent l'encens ... Quand le soleil pleure une seconde fois et laisse tomber l'eau de ses yeux, elle se change en abeilles qui travaillent ... Quand le soleil Ra devient faible, il laisse tomber la transpiration de ses membres et elle se change en un liquide — Lücke — son sang se change en sel. Quand le soleil devient faible, il transpire, l'eau tombe de sa bouche et se change en plantes. Man nehme hinzu einen hieratischen Papyrus des britischen Museums No. 10188 (Übersetzung von Brugsch 6)): 'viel war des Gewordenen durch den

<sup>1)</sup> Gruppe Culte und Mythen S. 670 Anm. 64. Zeller I 4 387, 1 und sonst.

Auch in der orphischen Theogonie und sonst, Gruppe a. a. O.
 647 ff. — Kuhn Herabkunft des Feuers und des Göttertranks S. 69 ff.

<sup>3)</sup> Orph. fr. 253 Abel.

<sup>4)</sup> Amélineau Essay sur le gnosticisme égyptien in den Annales du musée Guimet XIII p. 303.

<sup>5)</sup> Man vgl. besonders den Wortlaut des Pariser Pap. ή γή έκαρποφόρητεν τὰ φυτὰ co0 γελάταντος.

<sup>6)</sup> Relig. u. Mythol. der alten Ag. S. 741.

Ausspruch aus meinem Munde - nachdem ich es mit meinem Leibe vereinigt hatte, weinte ich über sie, das war der Ursprung der Menschheit (rome) wegen der Tränen (rimu), die aus meinem Auge hervorbrechen.' Dann ist auch weiter von den sieben kosmischen Göttern die Rede. Auch sonst heist es in diesen Texten, dass die Menschen aus dem Auge, die Götter aus dem Munde entstanden seien, wie in den orphischen Versen die Menschen aus den Tränen, aus dem Lachen die Götter hervorgehen. Wenn wir noch hinzufügen aus altägyptischen Anrufungen an die Sonne (übersetzt von Naville 1): 'celui qui crée l'eau, qui sort de son intérieur, l'image du corps de Remi le pleureur' und aus Inschriften des Grabes Ramses IV.2): 'O le pleureur, le puissant, haut dans les provinces de l'Aukert, donne la vie au roi', und aus dem Texte des quatre races, wo die Menschen angeredet werden: 'vous êtes une larme de mon oeil en votre nom de Retu c'est-à-dire en votre nom d'hommes', so können wir es zwar hier nicht entscheiden, ob etwa die Vorstellung von dem zeugenden, schaffenden Tau oder Regen des Himmels als Gottes Tränen durch ein etymologisches Spiel auf die Menschenschöpfung übertragen ist<sup>3</sup>), haben aber nunmehr den Ursprung des Gedankens, der uns beschäftigte, in der Mythologie des alten Ägyptens gefunden. Daher ist er von den Gnostikern genommen und hat

<sup>1)</sup> Lit. du soleil p. III col. 21.

<sup>2)</sup> Naville p. 40.

<sup>3)</sup> Herr Dr. Wiedemann, der freundlichst von einigen Stücken meines Manuskripts Kenntnis genommen hat und dem ich für die hilfreichste Unterstützung in den ägyptologischen Fragen den größten Dank schulde, hält jene Lehre für älter als den Versuch, auch die Worte für Träne und Mensch in Zusammenhang zu bringen. Er macht mich auf einen Text des Grabes Seti I. aufmerksam, der zwar das Weinen (remīt) mit dem Menschen (ret) in eine Verbindung bringt, 'allein hier ist der Name des Menschen, richtiger Ägyptens, ret geschrieben und diese Form ist in der klassischen Zeit des Ägyptertumes, welcher die wortspielenden ägyptischen Texte meist angehören, die einzig übliche; die Form rem, cop. ρωμι, ρωμε ist erst in der späten, etwa Ptolemäerzeit üblich, während die Pyramidentexte dafür die Form remet verwenden. Sonst sind solche Wortspielereien und Verbindungen zwischen Worten und Mythenzügen im Agyptischen sehr üblich' (vgl. auch Wiedemann Religion der alten Ägypter. Münster 1890. S. 37).

Valentin seine angeführte Lehre gebildet, daher ist er zu den Orphikern in ihre Kultlieder gedrungen, daher ist er auch gewandert in das Buch des Hermes Trismegistos Κόρη κόςμου, dessen Kosmogonie eine Vereinigung altägyptischer ) mit neuplatonischen Vorstellungen ist; da heißt es 2): ἐμειδίας εν ό θεὸς καὶ εἶπε Φύςιν εἶναι καὶ θῆλυ πάγκαλον χρῆμα ἐκ τῆς φωνῆς αὐτοῦ προῆλθεν δ καὶ θεωρής αντες οἱ θεοὶ κατεπλάγης αντοῦ.

Ins zweite Jahrhundert wies uns die gnostische Einkleidung des Gedankens, ebendahin mögen uns auch die orphischen Verse weisen; denn da wurde die Hauptmasse dieser Hymnen redigirt oder verfasst.3) Es war die Zeit, da an den Ufern des Nils und besonders an seinen Mündungen die gnostischen Mysterien und die orphischen Kulte in enger Wechselbeziehung aufs üppigste blühten, wenn man nur die Zauberbücher voll gnostischer Lehren und orphischer Lieder<sup>4</sup>) gewissermaßen als Volksausgabe oder aber als Vorläufer jener Spekulationen anzusehen gelernt hat. In diese Zeit gehört auch die Kosmogonie, in der als Emanationsform der schöne Gedanke steht, dessen Wanderung wir von den alten Pharaoneninschriften Ägyptens zu seiner 'orphisch-gnostischen' Einkleidung und bis zu dem Nachklang in den spätern hermetischen Schriften begleiten konnten: die Welt ward aus dem Lachen und der Freude des Schöpfers und die Menschenseele . ward aus den Tränen des allmächtigen Gottes.

3.

Wir bleiben noch eine Weile beim Ägyptischen und werden leicht diejenigen Bestandteile der Schöpfungsgeschichte feststellen, die direkt aus der ägyptischen nationalen Religion genommen sind, um dann die andern Elemente zu verfolgen.

<sup>1)</sup> Diese hat namentlich Ménard Hermès trimegiste hervorgehoben und wol etwas überschätzt.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. I p. 388, 13 ff. Wachsm.

Vgl. die Ausführung in den Prolegomena zu meiner Ausgabe der Pap. mag. Leid. Fleckeis. Jb. Suppl. XVI p. 778.

<sup>4)</sup> Vgl. meine Zusammenstellung a. a. O. p. 764 und p. 774.

Wie die Sonnenbarke<sup>1</sup>) am Himmel herauffährt und ihre Insassen den höchsten Gott preisen, das ist eine der verbreitetsten Vorstellungen des ägyptischen Mythus in all den zahlreichen Hymnen auf den Aufgang des Lichts und der Sonne, die 'in leuchtender Gestalt in dem Schiffe des Äthers den Himmel durchschwimmt'2), 'in der schwimmenden Barke, darin Kuh und Sperber' (Totenbuch c. 109). Der Sperber, der in unserm Text auf der einen Seite der Barke sitzt, ist eine der häufigsten Gestalten des Lichtgottes<sup>3</sup>); es ist nicht übel, wie der Vogel die aufgehende Sonne begrüßt und mit siebenmaligem xı und τιπ nach Nahrung schreit und mit den Flügeln klappt.4) Sehr ähnlich ist die bildliche Darstellung auf einer Votivpyramide von Turin<sup>5</sup>), auf der die Sonne, der Gott Tum in der Barke mit dem Sperber und dem Käfer (κάνθαρος)6) dargestellt ist. In unserm Texte sitzt auf der andern Seite der Barke der Hundskopfaffe. Er ist die vornehmste Lokalgestalt des Thot-

βᾶρις ist das gewöhnliche ägyptische Wort für Schiff, das schon frühe von den Griechen übernommen worden ist. Stellen bei Wiedemann Herodots zweites Buch S. 387 f.

<sup>2)</sup> Hymnus von Tentyra Brugsch a. a. O. S. 550; siehe Wiedemann Religion der alten Ägypter. S. 13.

<sup>3)</sup> S. Wiedemann a. a. O. S. 15. Barke mit dem Sperber auf Darstellungen. Hymnus von Edfu (Brugsch S. 128, ebenda S. 75 und 128) 'die Sonnenscheibe erhebt sich leuchtend in seiner Gestalt als Falk seine Geburten erneuernd'. Horus und Horuer ('der größere Horus') sind meist sperberköpfig dargestellt (Brugsch S. 531, vgl. S. 559). Totenbuch 77, 1 sagt der Osiristote: 'ich bin der hehre Falke' (= Sonnengott). Im Totenbuch ist ein gewöhnliches Kapitel von der Verwandlung in einen Falken, Sperber etc., auch Amon-Ra wird genannt 'Sperber des Ostens, welcher Tag und Nacht den Himmel durchfährt'. Brugsch S. 661. Auch die Neuplatoniker brachten Sonne und Sperber in Zusammenhang. Ähnliche Vorstellung bei Homer Od. 15, 525 (κίρκος 'Απόλλωνος ταχύς ἀγγελος). Wiedemann a. a. O.

<sup>4)</sup> Denn das ἐκρότητε τρίε gehört entweder hierher oder der ἐννεά-μορφοε ist auch als Vogelwesen gedacht. S. III 2 und XIV 3, wo die Erzählung der Kosmogonie in magische Vorschriften verwandelt ist, heißt es κρότητον γ΄ τακ τακ τακ.

<sup>5)</sup> Brugsch S. 249.

<sup>6)</sup> Über die ägyptische Bedeutung des Sonnenmistkäfers belehrt auch Plutarch de Is. et Os. c. 10 u. 75. S. Wiedemann a. a. O. S. 155.

Hermes 1) und als Hermes wird ja hier auch der höchste Gott angerufen<sup>2</sup>), aber man erkennt die Bedeutung des κυνοκεφαλοκέρδων, der dem aufgehenden Sonnengott huldigt, besser aus einer Inschrift der Königsgräber<sup>3</sup>): 'verherrlicht wird der Lichtgott Ra bei seiner Erscheinung von den östlichen Seelen, den Af (den vier östlichen Göttern), welche Ra verherrlichen. Sie sind es, die den Lichtstrahl zur Erscheinung bringen, wenn sich die Türflügel zu den vier Pforten der östlichen Hemisphäre des Himmels auftun. Sie sind . . . die Vorläufer der täglich aufgehenden Sonne. Sobald der Aufgang eintritt, nehmen sie die Gestalt von sechs Hundskopfaffen an', und einem Hymnus auf Amun: 'es verherrlicht dich deine Tochter Meru bei deinem Frühaufgang im Morgenstrahl - es preisen dich die Hundsköpfigen und die Schakalleibigen empfangen dich'4); es ist die Inschrift eines Amunbildes mit vier Gesichtern<sup>5</sup>), rechts und links; die großen acht Götter in anbetender Stellung, die gewöhnlich als acht, zuweilen vier Hundskopsaffen dargestellt sind.6) Noch häufiger als die heilige Ogdoas, die großen acht Götter, sind es alle großen neun Gottheiten, die Enneas, die dem Lichtgotte ihre Verherrlichung darbringen, und ich wüßte nur mit Stellen wie 'ist er aufgegangen . . so beten ihn die Götter der Enneas an' (auf einer Stele im Louvre in einem Hymnus auf Osiris 7)) den noch zugefügten evνεάμορφος unseres Textes zu erklären, der άςπάζεται ໂερατιςτὶ

<sup>1)</sup> Brugsch S. 442.

<sup>2)</sup> S. unten mehr darüber.

<sup>3)</sup> Brugsch S. 151. S. Wiedemann a. a. O. S. 48 und 51.

<sup>4)</sup> Brugsch S. 717 f.

<sup>5)</sup> Der Sonnengott wird nach den verschiedenen Himmelsrichtungen in verschiedener Gestalt dargestellt, Brugsch S. 241; vgl. besonders p. 760 meiner Ausg. des Leid. Pap.

<sup>6)</sup> Brugsch S. 151.

<sup>7)</sup> Brugsch S. 396, vgl. Wiedemann a. a. O. S. 60. Vgl. cap. 140 des Totenbuchs: 'man beugt sich nieder bei der Stimme des Tum-Horchuti, wenn seine Majestät den Gottheiten der Enneas, den Dienern seiner Majestät, seine Befehle erteilt und seine Majestät sich bei den Huldigungen an das heilige Auge gestärkt fühlt, — seine Majestät befindet sich in Gegenwart der Gottheiten der Enneas. Es geht leuchtend seine Majestät wie früher auf.' Brugsch S. 247 und 248.

μενεφωιφωθ μηνύων ὅτι 'προάγω cou, κύριε' (vgl. oben 'sie sind die Vorläufer der täglich aufgehenden Sonne').

Nicht anders als durch ägyptische Vorstellungen wird auch der πρῶτος ἄγγελος zu erklären sein, der noch vor die Insassen der Barke gestellt ist: φωνεῖ ὀρνεογλυφιστί¹)· 'ἀραί', ὅ ἐςτιν οὐαὶ τῷ ἐχθρῷ μου³) καὶ ἔταξας αὐτὸν ἐπὶ τῶν τιμωριῶν. Das kann niemand anders sein als Osiris, der Sonnengott und der Totenrichter, der ἐπὶ τῶν τιμωριῶν gesetzt ist.³) Derselbe griechische Ausdruck kommt noch einmal bei

<sup>1) &#</sup>x27;Die Worte αίγυπτιστί, ίερακιστί, κυνοκεφαλιστί, ίερογλυφιστί, όρνεογλυφιστί bedeuten wol ursprünglich alle die Hieroglyphenschrift, wenn auch die Papyri mag. sie für verschiedene Schriftarten bez. Sprachen zu halten scheinen; das ἱερακιςτί ist so genannt wegen der Sperberbilder im Ägyptischen, das κυνοκεφαλιατί wegen der Affenbilder und das δρνεογλυφιcτί wegen der Vögel. Für letzteres liegt insofern eine Parallele vor, als nach Gutschmid die Araber die hieroglyphische Schrift 'Vogelschrift' nennen.' Siehe Wiedemann Herodots zweites Buch S. 57 'In den späten ägyptischen Texten, welche in der Ptolemäer- und römischen Kaiserzeit aufgezeichnet worden sind, und die z. B. auch Horapollo im Auge hat, spielen die Bilder der Tiere eine sehr große Rolle als Buchstaben-, Sylben- und Wortzeichen und außerdem als Träger anderer Zeichen, wobei sie rein ornamental auftreten, ohne dass man sie zu lesen brauchte. Ob freilich die Worte, die nach den Papyris κυνοκεφαλιστί, ἱερογλυφιστί etc. sein sollen, wirklich hieroglyphisch sind, ist eine andere Frage, in manchen Fällen mögen sie es sein, in andern sind sie es wol sicher nicht.' Nach freundlicher Mitteilung Wiedemanns.

<sup>2)</sup> ἀραί d. i. Wehe meinem Feinde, οὐαί als Interjektion oft im späten Griechisch (LXX. NT.) ἀραί hätte man vielleicht als griechisch  $\Rightarrow$  Fluch nehmen können. Doch belehrt mich Wiedemann eines bessern. Nicht nur daran erinnert er, daß der Name des Horus in Zusammensetzungen mit Ap wiedergegeben wird, so Arueris, "Αρμαχια (Hor-em-χu, bez. Hor-èm-àχu)) u. a. Osiris falle in später Zeit, da er Sonnengott sei, fast mit Horus, der ja auch Sonnengott ist, zusammen, wenn auch seine Hauptrolle die des Totenrichters und Totenkönigs bleibe. Schlagend scheint mir folgende Erklärung, die Wiedemann giebt:  $\bar{a}r\bar{a}$  als die Uräusschlange, 'welche der König als Zeichen seiner Macht am Haupte trägt, wie dies auch Diodor III 3, 6 für Äthiopien, dessen Anschauungen sich hier mit Ägypten decken, berichtet. In dem Verderben, welches dieses Tier nach Diodor und andern dem königlichen Feinde drohte, könnte der Grund der Bedeutung οὐαὶ τῷ ἐχθρῷ μου liegen. Schlangen spielen als Quäler der Toten in der Unterwelt in Ägypten eine Rolle.'

<sup>3)</sup> Vgl. Wiedemann a. a. O. S. 131.

Plutarch¹) vor und da bezeichnet merkwürdigerweise οἱ ἐπὶ τῶν τιμωριῶν die Scharfrichter bei den Persern.²) Spätern Anschauungen nachgebildet ist der τιμωρὸς δαίμων, ὅςτις τὴν ὁξύτητα τοῦ πυρὸς προςβάλλει, in dem ersten, ganz gnostischen Stücke des hermetischen Poimandres³). Feuer freilich ist auch im Tartaros nach einem Hymnus des pap. Paris. v. 2334 an die Mond- und Unterweltsgöttin:

ἐρῶ τημεῖον⁴) χάλκεον τὸ τάνδαλον τῆς Ταρταρούχου, ττέμμα, κλείς, κηρύκιον, ῥόμβος ςιδηροῦς καὶ κύων κυανόχροος⁵), κλεῖθρον τρίχωρον, ἐςχάρα πυρουμένη, κκότος, βυθός, φλὸξ Ταρτάρου τημαντρία, φοβοῦς' Ἐριννῦς δαίμονάς' τ' ἐπαιτίους⁶)

und in einem Hymnus an Artemis ebenda v. 2534:

δονεῖται

νερτέριαί τε πύλαι καὶ Λήθης ἱερὸν ὕδωρ καὶ χάος ἀρχαῖον καὶ Τάρταρα, χάςμα φαεινόν. $^7$ )

Für das Feuer in der griechischen Unterwelt wüsste ich nur anzuführen den Πυριφλεγέθων<sup>8</sup>) und etwa die Fackeln der

<sup>1)</sup> Artaxerx. 14. 17.

<sup>2)</sup> Wie auch τιμωρός zuweilen Scharfrichter oder Folterknecht bezeichnet, z. B. Polyb. II 58, 8.

<sup>3)</sup> Hermetis Trismegisti Poemander ed. Parthey p. 13.

<sup>4)</sup> τημειον ερω Pap. τημείον αίρω Wess. S. 9.

<sup>5)</sup> κυανος Ραρ. κυάνεος Wess.

<sup>6)</sup> ἐραςτίους Pap. Wess.

So habe ich edirt a. a. O. p. 775, nur dass ich aus Unwissenheit das φαεινόν ändern wollte.

<sup>8)</sup> Od. X 513 (spätere Partie). Plato Phaed. p. 113 Β΄ Πυριφλεγέθοντα, οῦ καὶ οἱ ρύακες ἀποςπάςματα ἀναφυςῶςιν ὅπη ἄν τύχωςι τῆς γῆς (der unterirdische Feuerstrom also war die Quelle des Glühschlamms, ρύακες, der Vulkane). Lucian κατάπλους cap. 28 τίνα ἀν οὖν κολαςθείη τρόπον; ἄρ' ἐς τὸν Πυριφλεγέθοντά ἐςτιν ἐμβλητέος ἡ παραδοτέος τῷ Κερβέρψ; Verg. Aen. VI 550 f.: (moenia), quae rapidus flammis ambit torrentibus amnis Tartareus Phlegethon torquetque sonantia saxa. Darauf hauptsächlich wird sich Minuc. Fel. Octavius cap. 35 beziehen. Auch an die phlegräischen Gefilde kann erinnert werden, den Ort des Gigantenkampfs, die kampanische schwefelreiche Ebene in der Nähe der uralten kymäischen Höllenpforte, wo schon Vergil den Eingang

Erinyen, mit denen sie die Bösen peinigen, z. B. Axiochos p. 372 A ἔνθα θηρεὶ περιλιχώμενοι καὶ λαμπάτιν ἐπιμόνως πυρούμενοι Ποινών καὶ πάσαν αἰκίαν αἰκιζόμενοι ἀϊδίοις τιμωρίαις τρύχονται oder die οἰμωγή τῶν ἐπὶ τοῦ πυρός ὀπτωμένων, die Menippos in der Unterwelt hört in der Nekyomanteia des Lucian (Cap. 14), der da die Volksanschauungen verspottet. Sonst ist der antike Tartaros ohne Licht und Wärme (Il. 8, 13 c. Schol.): aber müssen darum die Dichter jener Hymnen schon vom christlichen Höllenfeuer ihre Tartarusflammen hergeholt haben? Das 'Jammertal' (Ge-Hinnom), die Gehenna der nachexilischen Juden war nach persischen Lehren aus dem Schattenreich des Scheol ein Ort der Qual geworden und nach Jesaias 66, 16 èν γὰρ τῷ πυρὶ κυρίου κριθήςεται πακα ή γη und 24 καὶ ἐξελεύςονται καὶ ὄψονται τὰ κῶλα τῶν ἀνθρώπων' δ γὰρ ςκώληξ αὐτῶν οὐ τελευτήςει καὶ τὸ πῦρ αὐτῶν οὐ cβεcθήcεται (Sept.) ist diese Qual eine Feuerpein geworden; so finden wir denn in einem λόγος έβραϊκός (3084) des Pariser Pap. (3072) die γέννα πυρός.1) Diese Vorstellung ist dann herrschend im neuen Testament, wie denn die Worte Marc. IX 49 ihre Herkunft deutlich genug zur Schau tragen: — βληθήναι εἰς τὴν γεένναν τοῦ πυρός, ὅπου ὁ ςκώληξ αὐτῶν οὐ τελευτά καὶ τὸ πῦρ οὐ cβέννυται.2)

zum Hades fand, dieselbe Solfatara, deren Anschauung auch in den Höllenphantasieen des mittetalterlichen Abendlandes eine große Rolle spielt.

<sup>1)</sup> δν τρέμει γέννα πυρός καὶ φλόγες περιφλογίζουςι.

<sup>2)</sup> Vgl. Matth. XXV 41. Die Stelle der Apokalypse XXI 8 èν τῆ λίμνη τῆ καιομένη πυρὶ καὶ θείψ, ὅ ἐςτιν δεύτερος θάνατος, die an den Πυριφλεγέθων erinnern könnte, deutet nur an, daß diese Gedanken, wie sehr natürlich ist, in der jüdisch-hellenistischen Apokalyptik zu Hause waren, von der ebenso wie von den Septuaginta mehr als eine Gedankenreihe in unsere Urkunden hinüberspielt. Darüber unten mehr. Übrigens kennt auch Lucian schon Pech und Schwefel in der Hölle (ἀληθεῖς ἱςτορίαι I cap. 29: ὀςμὴ οἷον θείου καὶ πίττης . . καιομένων). Das braucht durchaus nicht auf fremden Glauben zu gehen. Zum Schutz gegen böse Geister bestrich man in Athen am Anthesterienfeste die Türen mit Pech (Rohde Psyche S. 217 Anm. 3). Bei Beschwörung der Inferi wird ein mit Pech bestrichener Kopf einer maena gebraucht Ovid. fast. II 577 f. (Zum Zauber wird Pech gebraucht pap. Par. v. 1881 und Petron cap. 135.) Daß es chthonische Bedeutung hat, ist selbstverständlich. Lustraler Gebrauch des Schwefels ist uralt. Neugriechisch π(ςςα =

Wir sind einen Augenblick vom Ägyptischen abgekommen; vielleicht wären wir besser dabei geblieben und hätten zum Verständnis der φλόξ Ταρτάρου und des χάςμα φαεινόν nur auf die Feuermeere hingewiesen, die es in der ägyptischen Unterwelt gab.1) Sicher aber hatte sich die Partie von der Sonnenbarke und ihren Insassen als ganz ägyptisch erwiesen. Es ließen sich auch die Sätze der vorhergehenden Partie von dem Gott, der die Sterne aufgestellt und durch das Licht den Kosmos gebaut hat, recht wol mit ägyptischen Texten vergleichen: 'Bildner der Sterne, Schöpfer der Götter, er hat die Götter geformt, er ist die Neunheit, die das All geschaffen'2) (Inschr. von Esne); und es ist nicht zu verkennen, dass die Lehre von dem Lichte als Urquell des Daseins und dem Herrscher Tum, der die Welt durch das Wort und seinen Willen aus dem Chaos in neunfacher Gliederung<sup>3</sup>) geschaffen, die Lehre, die voreinst in der uralten Sonnenstadt Anu-On sich gebildet und das ganze Gebäude der ägyptischen Religion stützt4), dass diese Lehre auch hier als Grundanschauung vorliegt, und es ist zu bedenken, dass die Schöpfungen in unsrer Kosmologie in der Tat eine Neunheit bilden<sup>5</sup>) und dass sich auch für die erst genannten sieben Götter, οι τὸν κόςμον περιέχουςιν, frappirende Analogieen finden z. B. wenn Chnum in einer Siebenzahl himmlischer Baumeister vergestellt wird, die dem Bauherrn Ptah (dem Lichtgott), dem Weltschöpfer, zur Seite steht und den von Thot (= Hermes) entworfenen Plan zur Aus-

Hölle, Schmidt Neugriechisches Volksleben S. 247 mit Anm. 3. Neben der Wirkung der kirchlichen Lehre mögen auch da noch alte Vorstellungen oder Bräuche wirksam gewesen sein. Vgl. Gotthold Ettig Acheruntica (Leipz. Stud. XIII) p. 340 Anm. 4, die eben im Erscheinen begriffen sind. Ettig bemerkt, daß mit Pech auch Verbrecher gequält wurden z. B. Plaut. Capt. 596. Beachtet mag werden, daß auch im neuen Testament noch die Hölle κότος τὸ ἐξώτερον genannt und die Qual als äußerster Frost κλαυθμὸς und βρυγμὸς τῶν ὀδόντων geschildert werden kann, Matth. VIII 12.

<sup>1)</sup> Wiedemann a. a. O. S. 55 und 130.

<sup>2)</sup> Brugsch S. 194.

<sup>3)</sup> Vgl. auch den Hymnus an den theban. Amun 'du schufest neun Götter als Anfang des Entstehenden', Brugsch S. 186.

<sup>4)</sup> Brugsch S. 281 und 789.

<sup>5)</sup> ἔδωκεν αὐτῷ τῶν ἐννέα θεῶν τὴν δύναμιν.

führung bringt.1) Aber sobald man den Versuch machen wollte, die Gestalten unsrer Erzählung wirklich in einer ägyptischen Enneas, Ogdoas oder Hebdomas wiederzufinden<sup>2</sup>), so könnten wir wol in Ra den Lichtgott, in Nu den ἄβυccoc³), in Qeb den Kronos, in Schû-Sôs - Ares eine Ähnlichkeit mit dem Φόβος καθωπλιςμένος, in Set-Typhon den δράκων, der sich feindlich aufbäumt, wiederfinden und es würde noch am ersten die Verwandtschaft des letzten θεός μέγιςτος, der alles in Ruhe bringt, einleuchten mit dem Horus, der neuen Inkarnation des Osiris, der an letzter Stelle jener Reihen zu stehen pflegt und als letztes Glied der Kette den Anfang berührt, 'der große Gott, dem die ganze Erde übergeben worden ist'4), der den Dracheu besiegt: 'und die Schlange Abut-unti richtet sich gegen dich auf, Horus zuckt seine Speere nach ihm, indem jener Himmel und Erde durch seine Unwetter bewegt, seine magischen Kräfte tragen den Sieg über seinen Gegner davon und sein scharfes Schwert trifft den geblendeten Drachen'5); aber diese Allgemeinheiten und Äußerlichkeiten können nur dem ersten Blick genügen, jede weitere Betrachtung wird uns lehren, dass so wie der Drache in unserem

<sup>1)</sup> Brugsch S. 298.

Siehe solche Brugsch S. 411, z. B. die Emanationen des Tum-Râ
 Schû-Sôs, 2. Tafnut (= Τυφι = 'Αφροδίτη), — 3. Queb, 4. Nut, —
 Osiris, 6. Isis, 7. Set, 8. Nephthys, 9. Horus. Die Listen variiren lokal. Hermes-Thot kommt auch darin vor.

<sup>3)</sup> Das Chaos, das Urwasser, die Finsternis Nun spielt ja eine große Rolle in der ägyptischen Kosmogonie in ähnlicher Auffassung wie άβυςςος und ΰδωρ an zweiter Stelle der unsern. Brugsch S. 267.

<sup>4)</sup> Brugsch S. 310.

<sup>5)</sup> In dem oben erwähnten Hymnus auf Amun, Brugsch S. 717. Wiedemann bemerkt mir dazu: 'Der Drache von Brugsch ist tatsächlich eine Schlange. Der Gott An-her (griech. 'Ονουρις), der oft mit Schu zusammengestellt wird und sich mit diesem mythologisch deckt, wird häufig dargestellt, wie er vorne in der Sonnenbarke steht und mit der Lanze die Feinde, Schlangen und Nülpferde, welche sich ihrer Fahrt widersetzen, vertreibt; in dieser Stellung trägt er bisweilen einen Küraſs (Statuette in Bulaq nr. 1766).' Set = einer brüllenden Schlange, z. B. in einem Texte bei Wiedemann a. a. O. S. 41, über die Âpep-Schlange, welche die Finsternis versinnbildlicht, und ihre Besiegung durch den Lichtgott ebenda S. 53 und S. 65.

Texte gerade der Πύθιος δράκων ist, so auch die andern Gestalten keine geborenen Ägypter sind — freilich sind sie in der Luft des Nillandes groß geworden; ihre Gesichtsfarbe, wenn man so sagen darf, ist ägyptisch. Nur die Partie also nach den doxologischen Sätzen im Anfang bis zu dem Beginn der Götterschöpfung ist bis auf einzelne Worte¹) rein nationalägyptischen Ursprungs und auch da kann uns der scholienartige Zusatz bei der Erwähnung der Barke λέγει τὴν βᾶριν, ἐφ' ἢν ἀναβαίνει ἀνατέλλων τῷ κόςμῳ, der diese allerbekannteste Vorstellung der Ägypter erst erklären muß, ein Wink sein, daß die Kreise, in denen dies Gedankengebäude zuletzt in Geltung stand, noch nicht einmal Kenntnis der äpytischen Götterwelt hatten.

4

Noch einen Augenblick werden wir in ein Gebiet geführt, das wir nur unsichern Schrittes betreten können. Aber wir dürfen auch diese Fäden nicht ganz aus der Hand fallen lassen, die in das Gewebe verschlungen sind, das wir entwirren wollen — Fäden, die in das Labyrinth orientalisch-semitischer Vorstellungen führen. Es drängt sich uns auf, an die sieben Schöpfungsakte der Genesis zu denken und das Licht als erste, die Teilung der Wasser als zweite Schöpfung findet sich in unserm Texte wieder und man mag bei der Γέννα πάντων κρατοῦςα ςποράν an die Schöpfung aller Pflanzen und Fruchtbäume am dritten Tage denken. Die Wirkung der Septuaginta in Ägypten erklärt eine solche Beziehung und noch im

<sup>1)</sup> Die magischen Formeln oder 'Zauberwörter' geben wol öfter ägyptische Anklänge, aber im einzelnen scheinen sie ebensowenig ägyptische Worte zu sein als die vielen griechisch klingenden ganz griechische sind. Für αχεβυζρωμ, das als Name der Sonne steht, kann man an axu 'Glanz' und am 'strahlen (von der Sonne), Strahl' denken, wie Wiedemann mich belehrt; mehr ist damit nicht anzufangen. 'ἀνοκ d. h. anuk ist auch im Ägyptischen pronomen absolutum der 1. Pers. Sing.; es lautet hier ebenso wie im Hebräischen abgesehen von dem zweiten Vokal, dessen Aussprache im Ägyptischen aber unsicher ist.' Bei dem in dem Namen des größten Gottes am Schlusse wiederkehrenden ἀβρωχ erinnert Wiedemann an das Wort אַבּבּרָהָ, das Pharao vor dem erhöhten Joseph her rufen ließ, 'dessen Bedeutung man später nicht mehr kannte'. Über 'Ιαλδαβαειμ s. unten S. 46.

dritten Stücke des hermetischen Poimandres, das gnostischer Anklänge voll ist¹), läst sich gleicher Einslus beobachten: ην γὰρ ακότος ἄπειρον ἐν ἀβύςςψ καὶ ὕδωρ καὶ πνεῦμα λεπτὸν νοερὸν δυνάμει θεία ἐν χάει· ἀνείθη δὲ φῶς ἄγιον etc. (cf. Gen. v. 2); dann: πᾶςα απορὰ ἔνςπορος καὶ χόρτος καὶ ἄνθους παντὸς χλοὴ τὸ ςπέρμα τῆς παλιγγενεςίας ἐν ἐαυτοῖς ἔχοντες²), βλαςτηςάτω ἡ γῆ βοτάνην χόρτου απεῖρον απέρμα κατὰ γένος καὶ καθ' ὁμοιότητα καὶ ἔύλον κάρπιμον ποιοῦν καρπόν, οῦ τὸ απέρμα αὐτοῦ ἐν αὐτῷ κατὰ γένος ἐπὶ τῆς γῆς. Und ich könnte die Ähnlichkeiten der babylonisch-assyrischen Genesis, die aus den Trümmern von Niniveh erstanden ist, ausschreiben: da sind sieben Dämonen, da ist ein Gott, der sich empört und ein siegender Feuergott³) — aber das wäre ein Vergleichen ins blaue.⁴) Und wir werden zudem sehen, dass diese Dinge zur Erkenntnis unseres Textes unnötig sind.

Freilich eins ist um so deutlicher, schon wenn wir im Anfang lesen τοὺς ἀςτέρας ἱςτάς vom Schöpfer und dann von den θεοὶ ἐπτά, οἷ τὸν κόςμον περιέχουςιν, daß astrologische Vorstellungen von den Planeten ihren Anteil an diesem Aufbau haben. Die Griechen hatten ihre Planeten seit Pythagoras oder noch früher und hatten ihre eignen Namen für sie (Mars πυρόεις, Hermes ςτίλβων etc.), Plato nennt zum ersten Mal den einen τὸν ἱερὸν Ἑρμοῦ λεγόμενον, Aristoteles ) hat für alle die Götternamen. Ich brauche hier nicht zu entscheiden, ob alle

Im selben Stücke steht: καὶ ὤφθη ὁ οὐρανὸς ἐν κύκλοις ἐπτὰ καὶ θεὸς ταῖς ἐν ἄςτροις ἰδέαις ἐπτανόμενοι cùν τοῖς αὐτῶν ςημείοις ἄπαςι.

<sup>2)</sup> Cf. Gen. v. 11.

<sup>3)</sup> Smith an Account of Chaldean Genesis übersetzt von Delitzsch S. 103 u. sonst.

<sup>4)</sup> Man operirt häufig mit solchen Vergleichen, bei denen doch der eine Teil noch — namentlich den Herrn Vergleichern — ziemlich unbekannte Größen sind. Wie kann man z. B. den βυθός des Valentin auf 'altassyrisches' zurückführen, wenn der Ägypter Valentin so viel ägyptisches hat und man das ägyptische Chaos kennt. Amélineau hat diese Einflüsse aufs beste klargelegt. Nahe liegt es ja andrerseits, daß Kenner des Babylonischen, wie Keßler in seiner Schrift 'Über Gnosis und altbabylonische Religion', viel zu weit gehen in der Annahme babylonischer Bestandteile.

<sup>5)</sup> Metaph. 12, 8.

Kenntnis der Planeten, ob die mannichfache Verwendung der Siebenzahl<sup>1</sup>) schon vom Osten kam<sup>2</sup>), aber die Wirkungen der Planeten, all die astrologische Weisheit, die Beziehung der Wochentage dazu kam über Ägypten<sup>3</sup>) aus Babylonien.

Unser Papyrus (Leidensis W) giebt pag. VI zwei Listen, die zur πῆξις τοῦ πολεύοντος dienen sollen:

| Ελληνικόν | έπτάζωνος             |
|-----------|-----------------------|
| "Ηλιος    | ΄ Κρόνος              |
| Cελήνη    | Ζεύς                  |
| *Αρης     | <b>*Α</b> ρη <b>c</b> |
| 'Ερμῆς    | "Ηλιος                |
| Ζεύς      | 'Αφροδίτη             |
| 'Αφροδίτη | 'Ερμῆς                |
| Κρόνος    | <b>C</b> ελήνη;       |
|           |                       |

die linke, 'griechische', giebt die Wochentage, die rechte, die έπτάζωνος (= Planetensystem), genau die Reihenfolge der Planeten, wie sie gerade so z. B. Cassius Dio als Ordnung der Ägypter angibt. Derselbe giebt, wie es in dem Papyrus auch geschieht, die Methoden an, wie aus letzterer die erstere gewonnen sei; in der einen wird die musikalische Harmonie διὰ τεςτάρων angewendet.4) Die sieben Planeten wurden, wie

<sup>1)</sup> Namentlich im Apollokult: am siebten Thargelion geboren, sieben Strahlen um sein Haupt, sieben Knaben und Mädchen beim Apollofeste in Sikyon, sieben Heliaden in Rhodos und dgl. mehr.

<sup>2)</sup> Wie Brandis Die Bedeutung der sieben Tore Thebens Hermes II 259 ff. wol sehr übertreibend ausführt. Jensen Kosmologie der Babylonier (Strafsburg 1890) erklärt die Frage für ungelöst.

<sup>3)</sup> Vgl. Lepsius Chron. d. Ägypter I 132 ff. Die Siebenzahl kommt in Ägypten nur gelegentlich vor; 'beispielsweise spricht der Papyrus d'Orbiney (19. Dynastie) p. IX l. 8 von den sieben Hathoren, welche die Rolle unserer Feen in den Märchen haben'. Wiedemann.

<sup>4)</sup> Cass. Dio XXXVII 18 setzt auseinander, wenn man die musikalische Harmonie διά τεςςάρων (in der man auch die Grundlage aller Musik zu finden geglaubt habe) auf diejenigen Gestirne, auf denen die ganze Ordnung der Himmelsbewegung beruhe, in der Ordnung, in der jedes derselben seine Bahn beschreibt, anwende und von dem äußersten, dem Kreise des Saturn, zu zählen anfange, dann mit Übergehung der zwei folgenden den Gott des vierten Kreises hinschreibe, von diesem an wieder zwei Kreise überspringe und auf den siebenten fortrechne und so einem jeden Tage rundherum einen Namen zugeteilt habe, werde man

oben bemerkt1), mit den sieben Tönen der Leier in Verbindung gebracht, und beide mit den sieben Vokalen, wie das der Papyrus selbst pag. XIII 11 τῶν ἐπτὰ ἀςτέρων und wiederum pag. XIV 31 ἐπικαλοῦμαί ce κύριε ἀδικῷ ὕμνῳ· ὑμνῶ cou τὸ ἅγιον κράτος αεηιουωωω ausspricht. Eben kommt ein Aufsatz von Ruelle<sup>2</sup>) in meine Hände, der seltsame Schlüsse daraus zieht. Ausgehend von der Stelle des Demetrios περί έρμηνείας cap. 71: Έν Αἰγύπτψ δὲ καὶ τοὺς θεοὺς ὑμνοῦςι διὰ τῶν ἐπτὰ φωνηέντων οἱ ἱερεῖς ἐφεξῆς ἠχοῦντες αὐτὰ καὶ ἀντὶ αὐλοῦ καὶ ἀντὶ κιθάρας τῶν γραμμάτων τούτων ὁ ἦχος ἀκούεται ἀτεχνῶς ἐξαιρεῖ τοῦ λόγου καὶ μοῦςαν ἀλλὰ περὶ τούτων μὲν οὐ καιρός μηκύνειν ἴςως, kombinirt er eine Stelle des Nikomachus von Gerasa<sup>3</sup>), der die bestimmten Töne des Heptachords zu den Planeten in Beziehung setzt, und Stellen des Plutarch, Porphyrius, Lydus, Achilles Tatius und eines Anonymus in den Anecdota Bekkeri, die Planeten und Vokale im einzelnen nebeneinander stellen, und erhält endlich folgendes Verhältnis:

nach unsren Noten:
- d

| A — Mond — νήτη ςυνεμμένων —       | d   |
|------------------------------------|-----|
| € — Merkur — παρανήτη ςυνεμμένων - | - c |
| Η — Venus — τρίτη ςυνεμμένων —     | b   |
| I — Sonne — μέςη —                 | a   |

finden, dass diese Kreise zu der ordentlichen Bewegung des Himmels gleichsam ein musikalisches Verhältnis haben. Die zweite Methode giebt er cap. 19: man rechne die Tages- und Nachtstunden und fange von eins an, die erste gebe man dem Saturn, die folgende dem Jupiter, die dritte dem Mars, die vierte der Sonne, die fünfte der Venus, die sechste dem Merkur, die siebente dem Mond nach der Ordnung der Kreise, wie die Ägypter sie zu rechnen pflegen. Nun fange man wieder von vorn an, und wenn man so bis zu 24 Stunden fortrechne, werde sich ergeben, dass die erste Stunde des folgenden Tages auf die Sonne falle. Verfahre man mit den 24 Stunden wie vorher, so werde die erste Stunde des dritten Tages auf den Mond treffen u. s. f. Diese oft citirten Angaben stimmen genau zu der Partie des Papyrus.

<sup>1)</sup> Seite 22 Anm. 8.

<sup>2)</sup> In der Revue des Études grecques tome II p. 38 ff. Herr Dr. W. Pleyte, Konservator am Museum der Altertümer in Leiden, machte mich freundlichst auf diesen Aufsatz aufmerksam.

<sup>3)</sup> Ιm ἐγχειρίδιον τῆς άρμονικῆς bei Meibom Mus. graec. p. 6.

| 0 |   | Mars     | <br>λίχανος μέςων — | g  |
|---|---|----------|---------------------|----|
| Υ | _ | Juppiter | <br>παρυπάτη μέςων  | f  |
| Ω |   | Saturn   | <br>ύπάτη μέςων —   | e. |

Schliesslich wird mitgeteilt, dass zwei Komponisten Herr R.-J. Pottier und Herr Kapellmeister Ad. Populus alle Gruppen von 'Vokalnoten' in unserer Urkunde danach in moderne Notation setzen würden. Die komische Wirkung, die solche Aussicht für mich hat, haben einige Versuche, die ich mit einigen Vokalgruppen nach obigem Recept machte, kaum abgeschwächt. Es werden in der Tat hier und da die Vokale nicht gesprochen. sondern 'gesungen' sein und es ist mir gewiss, dass zuweilen am Schlusse der Gebete gewisse Vokale mit einer gewissen Modulation recitirt wurden. Die Analogieen solches Ritus brauchen nicht genannt zu werden und namentlich bei den Vorschriften pag. 18,31 ff., die den Theurgen die bestimmtesten Gesten nach den verschiedenen Himmelsrichtungen und Formeln angeben, kann man den Gedanken an eine Wichtigkeit dieser Urkunden auch für die Geschichte derartiger religiösen Riten nicht abweisen, und darum nur wollte ich den 'Fund' Ruelles erwähnen. Aber jene Vokalmodulation beschränkt sich, in diesen Texten wenigstens, nur auf ganz wenige Gruppen; oder will man alle die sehr durchsichtigen Permutationsspielereien auch Jene achioum chioum hioum u. dgl., wie es ja komponiren? fortwährend wiederkehrt, müßten etwa Tonleiterétuden in einer mystischen Singakademie gewesen sein. Wir müssen das weitere den Herrn Kapellmeistern überlassen. Genug; jene Beziehung der Planeten zu den Wochentagen kam aus Babylonien und war, so gut wie natürlich die griechischen sieben Vokale, den Ägyptern vorher fremd und alle spätere Mystik astrologischer Weisheit war von Osten gekommen.

Zu der Zeit, da Alexander die alte Stadt, wo der Tempel des Bel an seinen sieben Stockwerken die Farben der sieben Planeten trug, und Ekbatana, das den Planeten geweiht und mit sieben Ringmauern umgeben war<sup>1</sup>), da das Heer der Griechen diese Stätten uralter Himmelskunde eroberte und mancher weise Chaldäer die Stadt seiner Sterne verließ, um ins Vater-

<sup>1)</sup> Herodot I 98.

land der Sieger zu wandern, da schrieb Berosos griechisch diese ehrwürdig seltsame Weisheit nieder; und von nun an griffen auch die Völker des Abendlandes immer gieriger nach diesen Offenbarungen der Fremde¹) und dekorirten damit, abergläubisch wie sie geworden waren, die berstenden Säulenhallen ihres Glaubens. Die Gestirne wurden ihnen die mächtigsten Götter²) und Dämonen und die kosmologischen Gebilde der folgenden Jahrhunderte gruppirten sich immer öfter um die sieben Weltherrscher, die großen Wandelsterne. Wir mußten uns dieses Hergangs kurz erinnern, um nun in der Literatur, die wir schon mehrfach zur Vergleichung und Erläuterung heranziehen mußten, die Spuren dieser Gedanken zu finden und zu verstehen: in der hellenistisch-jüdischen Apokalyptik³), bei den Orphikern⁴), in den hermetischen Schriften⁵) und in der mannichfaltigsten Fülle in den Sy-

<sup>1)</sup> Der Mithrasdienst mit seiner κλίμαξ έπτάπυλος Orig. c. Cels. VI 22 und den Darstellungen der Sonne mit den Planeten in den Höhlen ist ja selbst aus dem Osten gekommen.

<sup>2)</sup> Götter waren sie auch schon bei Plato, dann von Stoikern her bei Plutarch, Varro, Philo, Apuleius etc. Der rationalistische Euemeros erkannte nur die θεοι οὐράνιοι d. h. die Gestirne als Götter an.

<sup>3)</sup> Vgl. bes. Apok. I 21: τὸ μυστήριον τῶν ἐπτὰ ἀστέρων ὧν είδες ἐπὶ τῆς δεξιᾶς μου καὶ τὰς ἐπτὰ λυχνίας τὰς χρυςᾶς οἱ ἑπτὰ ἀστέρες ἄγγελοι τῶν ἐπτὰ ἐκκληςιῶν εἰςι καὶ αἱ ἐπτὰ λυχνίαι, ᾶς εἶδες, ἐπτὰ ἐκκληςίαι εἰςίν. An die sieben Geister vor Gottes Tron, das Lamm mit sieben Hörnern, das Buch mit sieben Siegeln, die sieben Fackeln vor des Allmächtigen Tron, die sieben Gemeinden brauche ich nur zu erinnern. Zum Teil geht das ja auf hebräische Überlieferung zurück, die natürlich früher aus babylonischer schöpfte. Recht bemerkenswert ist die Stelle von den sieben Geistern, die im Messias vereinigt sein sollen, Jesaias XI 2. Man denke die sieben πνεύματα personificirt ζοφία, ζύνεςις, Βουλή, Ἰςχύς, Γνῶςις, Εὐςέβεια, Φόβος θεοῦ und man ahnt die Herkunft von mehr als einem Glied späterer Mythologeme.

<sup>4)</sup> Abel fr. 312 und 313.

<sup>5)</sup> Einen Hymnus des Hermes, wie solche auch bei Clem. Al. erwähnt werden — in dieser Gegend ist es einerlei, ob es gerade Hermes oder Orpheus ist — werden wir in Erinnerung unsrer vorigen Ausführungen gut verstehen, Stob. ecl. I p. 77, 15 ff. Wachsm.:

Έρμου·· έπτὰ πολυπλανέες κατ' 'Ολύμπιον ἀςτέρος οὐδὸν είλεῦνται, μετὰ τοῖςι δ' ἀεὶ περινίςςεται αἰών·

stemen der Gnostiker.1) Von den ἄγγελοι κοςμοκράτορες bei Simon, den sieben Engeln des Satornilos und den sieben Planetengeistern, die bei ihm die unterste Stufe der Geisterwelt bilden, den geradezu halsbrechenden astrologischen Spielereien der Peraten<sup>2</sup>) und der siebengewandigen Isis der Naassener zu dem bis ins einzelnste ausgebildeten System der sieben Planetengeister der Ophiten<sup>3</sup>), an deren jeden besondere Gebete gerichtet werden, den sieben Engeln und Sterngeistern des Basileides, der Hebdomas der sieben Himmel des Valentin<sup>4</sup>) bis zu den fünf Planeten mit dem ἄρχων δίςκου solis und dem ἄρχων δίcκου lunae der Pistis Sophia<sup>5</sup>) — es ist keins dieser Weltgebäude, dem nicht die astrologische Spekulation mehr oder weniger als Fundament oder als Ferment diente. Das zeigen auch die zahllosen gnostischen Gemmen, welche eine Schlange oder einen Löwen oder irgend eine göttliche Gestalt von den sieben Sternen umgeben darstellen oder auch Sonne und Mond mit den übrigen Sternen u. ä.6)

Aber keines aller jener Systeme finden wir in dem unsern mehr als in den allgemeinsten Zügen wieder, wenn wir es auch dem ophitischen mit den Planetengeistern Ἰαλδαβαώθ, Ἰάω, Cαβαώθ, Ἰάδωναῖος, Ἦποςος, ἸΩραῖος, ἸΑςταφαῖος ) am ähn-

νυκτιφαής Μήνη, στυγνός Κρόνος, "Ηλιος ήδύς, παστοφόρος Παφίη, θρασύς "Αρης, εὔπτερος 'Ερμής, καὶ Ζεὺς ἀρχιγένεθλος, ἀφ' οῦ φύσις ἐβλάστησεν.
Οἱ δ' αὐτοὶ μερόπων ἔλαχον γένος, ἔστι δ' ἐν ἡμιν Μήνη, Ζεὺς, "Αρης, Παφίη, Κρόνος, "Ηλιος, 'Ερμής, τοὔνεκ' ἀπ' αἰθερίου μεμερίσμεθα πνεύματος ἔλκειν δάκρυ, γέλωτα, χόλον, γένεςιν, λόγον, ὅπνον, ὅρεξιν.

<sup>1)</sup> Nicht zu gedenken der zahllosen griechisch-astrologischen Texte und etwa der alchymistischen Literatur, wo auch sieben καύςεις zur πράξις gehören. Berthelot les Alchimistes grecs p. 316 f. in den Textes grecs. Jeder Planet hatte ja auch sein Metall, vgl. ebenda p. 24.

<sup>2)</sup> Hippol. V 14.

<sup>3)</sup> Nach des Irenaeus und Origenes Berichten.

<sup>4)</sup> Auch der Demiurg ist meist astrologisch gefalst, er schafft eben die zunächst die Weltbewegung treibenden Gestirne.

<sup>5)</sup> p. 202, 227.

<sup>6)</sup> Z. B. Matter histoire critique du gnosticisme, planches lE fig. 7, II B fig. 2. V fig. 1. 3 etc.

<sup>7)</sup> Orig. c. Cels. VI 31. Epiphan. Haeres XXVI 10 mit Variationen.

lichsten finden; wir haben freilich blos den Ἰαλδαβαώθ in dem αλδαβαειμ, das τὸ φυτικὸν ὄνομα des κύριος αἰγυπτιςτί bezeichnen soll und doch der Pluralis des hebräischen בַּלְּדָאבֶּהוּהוּ ist¹), denn die Ἰάω Cαβαώθ ἸΑδωναι u. ä. stehen in dieser ganzen Literatur fast auf jeder Seite.²)

Wir brauchen uns auch durch den Spruch des Hundskopfaffen: cù εἶ ὁ ἀριθμὸς τοῦ ἐνιαυτοῦ ᾿Αβραςάξ, der auf weitergehendem astrologischen Spiel beruht — der Zahlenwert der Buchstaben von ʿΑβραςάξ ist 365, die Tage des Jahres — nicht bestimmen zu lassen, vorangegangenen Einfluß des Basileides anzunehmen, der zuerst den großen Abraxas über seine 365 Äonen gesetzt haben soll; denn der Bericht des Irenäus, in dem das steht³), der mit den übrigen des Clemens und Hippolyt in Widerspruch ist und offenbar ältere Gedanken z. B. deutlich des Satornilos betrifft, verdient ganz und gar keinen Glauben. Zudem müssen wir immer mehr bedenken, daß die großen Künstler der 'Erkenntnis' mehr früheres zusammengesetzt als neues erdacht haben. Unsere Form ist einfacher als deren Kunstwerke, und darum älter.

Es ist eine einfache έβδομάς, ὀγδοάς oder ἐννεάς, wie denn auch im weiteren Texte unsrer Hs. pag. XVII 6 es heiſst: τὸ μέγα ὄνομα, ὅ ἐςτιν Ὁγδοάς, θεὸς ὁ τὰ πάντα διοικῶν τὰ κατὰ τὴν κτίςιν. Diese ἐπτάς und ὀγδοάς finden sich auch in den orphischen Ideen<sup>4</sup>), die octo caeli atque sub luna aethereus ignis<sup>5</sup>), auch die Enneas<sup>6</sup>) und die novem<sup>7</sup>), über denen dann als Einheit die schöpferische μονάς steht, die der Sonne und dem Dionysos

Das ι ist nach αίγυπτιατί ausgefallen; es steht in der als ägyptisch erkannten Partie.

<sup>2)</sup> Auch 'Αςταφαῖος vielleicht in dem αςτραφαῖος des von mir ed. pap. VI 11. IX 8. Freilich kann man da auch an den griechischen ἀςτροφαὴς Διόνυςος denken. Abel fr. 168.

<sup>3)</sup> I 24, 3-7. Vgl. Möller Kirchengeschichte p. 147 f.

<sup>4)</sup> Abel fr. 171. Man denke auch an die sieben Titanen und die sieben Stücke des zerrissenen Dionysos, z.B. fr. 193. 99 (in früheren Recensionen der orphischen Theogonie waren es sechs).

<sup>5)</sup> fr. 320.

<sup>6)</sup> fr. 149.

<sup>7)</sup> fr. 321.

gleichgesetzt wird.¹) Das kommt, wie die betreffenden Stellen lehren, zum guten Teil aus Zahlenspielereien und Gleichsetzung der Götter mit Zahlen her, wie denn bei den Neupythagoreern aus der Monas, die auch Apollon oder Helios (= dem εν) heißt²), die δυάς etc. entwickelt werden, wie dann Valentin den Urvater μονάς ἀγέννητος ἄφθαρτος nennt³) und Harpokrates geradezu als Erfinder einer monadischen Gnosis bezeichnet wird. So offenbart dann auch Hermes Trismegistos: ἡ γὰρ μονὰς οὖςα πάντων ἀρχὴ καὶ ῥίζα ἐν πᾶςίν ἐςτιν ὡς ἄν ῥίζα καὶ ἀρχή⁴) und entwickelt eine ganze Zahlenkosmologie daraus, und dies hermetische Stück, das unter seinen neuplatonischen Anschauungen eine Menge rein gnostischer Sätze⁵) enthält, führt den Titel Κρατήρ⁶) ἢ Μονάς — nun wird es uns verständlich sein, daſs ja unsere Leidener Handschrift selbst den Titel führt Βίβλος ἱερὰ ἡ ἐπικαλουμένη Μονάς.

Sieben Planeten, sieben Zahlen, sieben Vokale, sieben Saiten der Leier und Töne des Heptachords, sieben Sphären, sieben Himmel, sieben Stufen der Erlösung, sieben Wochentage, sieben Metalle<sup>7</sup>), sieben Farben — alles wirbelt in buntem Gaukelspiel miteinander und durcheinander in den Skripturen dieser Zeit, aber ich will auch hier nicht versäumen zu bemerken, daſs wir uns doch zur Erklärung der ὀγδοάς und ἐννεάς, namentlich auch bei den Orphikern, der früher besprochenen ägyptischen Götterenneas und -ogdoas zu erinnern haben.

Wo alles untrennbar ineinander fliesst, müssen wir uns begnügen, den Weg der Gedankenreihen anzugeben, die da

<sup>1)</sup> fr. 191 ff. 194. 206.

<sup>2)</sup> Laert. Diog. VIII 25. Zeller III 2, 114 Anm. 5 u. 123. III 516, Anm. 2. Plut. de Is. et Os. 10. Stob. ecl. I 10.

<sup>3)</sup> Hippol. VI 29.

Poimandres IV 10. Daraus dieselben Worte citirt 'Ερμοῦ Stob. ecl. p. 127, 15.

<sup>5)</sup> Z. B. ήμιν δὲ δοκοῦν ἀρχὴν είναι τὴν γνῶςιν. μετέχειν τῆς γνώcewc ist Unsterblichkeit — außer anderen.

<sup>6)</sup> Das ist immer der κρατήρ, in dem schon in Timäus die Seelen geschaffen werden und der bei Orphikern und Neuplatonikern in der Kosmogonie immer eine bedeutende Stelle hat.

<sup>7)</sup> Wir trafen schon oben auf diese Dinge S. 24.

einschlagen. Für unsern Text haben wir erkannt, das die astrologische Weltbetrachtung ein Hauptsaktor in der Komposition ist, — freilich das wird auch hier alsbald klar: wollte man die einzelnen Planeten in den sieben θεοί wiederfinden, so würde man zwar einen Κρόνος haben, aber was von ihm gesagt wird, past nicht in diesen Kreis und ebensowenig, was von dem 'Ερμῆς (Nοῦς) gesagt wird. Und es wäre ganz vergebliche Mühe, in die sieben Schöpfungen die mannichfachen den Planeten damals zugeschriebenen¹) Wirkungen und Eigenschaften hineininterpretiren zu wollen.

Die Gestalten, die hier an die Plätze der babylonischen Himmelsherrscher und der großen Neunheit der Ägypter treten, sind andern Weges gekommen.

5.

Als der große Schöpfer zum ersten Male lacht, erscheint das Licht. 'Und Glanz durchleuchtete das All und es wurde ein Gott über den Kócµoc und das Feuer.'2)

Ein feuriger Gott wird in den verwandten Papyrusurkunden immer wieder gepriesen und angerufen, pap. Par. v. 1583: ἐπικαλοῦμαί cε τὸν τὸ πῦρ κρατοῦντα φθανανοχ, εἰcάκουcόν μου, ὁ εἶc μονογενὴς μανεβιαβαϊβαϊ, pap. 46 des brit. Mus. v. 146 ἐγώ εἰμι — τὸ πῦρ ἀθάνατον etc. und man sehe die Fülle der Namen dieses Gewaltigen im pap. Par. v. 588 ff.: κύριε ὁ cυνδή-cας πνεύματι τὰ πύρινα κλῆθρα<sup>3</sup>) τοῦ οὐρανοῦ, διςώματος<sup>4</sup>), Πυρί-

Eine Zusammenstellung περὶ δυνάμεως τῶν ἐπτὰ πλανωμένων Engelbrecht Hephästion von Theben S. 67 f. als Beispiel für unzählige andre.

<sup>2)</sup> Der Schöpfer selbst ist ja eigentlich auch der Lichtgott, aber es liegt in der Art dieser Emanationsschöpfungen, dass der höchste Gott von dem andern differenzirt und in unnahbare Unsichtbarkeit gerückt wird. Übrigens wird αὐγὴ ἄνευ ἡλίου καὶ ϲελήνης καὶ ἄςτρων auch erwähnt Pseudokallisth. II 39 Müller bei der Schilderung der Inseln der Seligen. S. Ettig Acheruntica p. 342 und Anm. 2. Dass dann auch schon der "Hλιος in der Barke den Ruhm seines Herrn verkündet hat, ehe der eigentliche Lichtgott geboren wird, daran mag Schuld sein, dass dies ägyptische Stück nur äußerlich hineingenommen ist.

<sup>3)</sup> Vgl. v. 584 die θύρας πυρίνας ἀποκεκλειςμένας.

<sup>4)</sup>  $\overline{\Delta}$ διζωματος Pap.  $\overline{\Delta}$  nehme ich  $=\overline{\Box}$  = οὐρανοῦ wie öfter. Zu der spätern Schreibung ζ für c siehe meinen Index gramm. a. a. O.

πολε πενπτερουμι, φωτὸς κτίςτα, οἱ δὲ¹)· τυνκτίςτα, τεμετιλαμ Πυρίπνοος φορνφευ, Πυρίθυμε Ἰάω, Πνευματοφῶς ωαι, Πυριχαρῆ αἴλουρε²), Καλλιφῶς αζαιαιωνακβα Φωτοκράτωρ, πεπερπρεπεμπιπι Πυριτώματε φνουηνιοκ Φωτοδότα³), Πυρίταρρε αρει εικιτα, Πυρίχλονε γαλλαβαλβα, Φωτόβιε ια⁴)ιαιω Πυριδινα⁵) Πυρικιβοοτηια, Φωτοκινῆτα τανχερωβ, Κεραυνοκλόνε ιηωη ιωηιω φωτὸς κλέος, βαϊεγέννητε6), Αὐξητιφῶς τουτινεφι, Ἐνπυριτχητιφῶς τουτινεφι ἀρενβαραζει μαρμαρεντευ ᾿Αςτροδάμα. Und v. 635 folgt: ὄψη θεὸν νεώτερον εὐειδῆ πυρινότριχα, ἐν χιτῶνι λευκῷ καὶ χλαμύδι κοκκίνη ἔχοντα

- 3) φωτοδωτα Pap.
- 4) φωτοβιαια Pap. φωτόβιε ια wie πυρίβιος Laert. Diog. IX 79.
- 5) πυριδεινα Рар.
- 6) βεεγενητε Pap. βαt = Seele, Leben im Ägyptischen s. Wiedemann Sammlung altägyptischer Wörter, welche von klassischen Autoren umschrieben oder übersetzt worden sind. Leipzig 1883 S. 16 (cf. Horapoll. I 7). Meine Erklärung 'Lebengezeugter' würde also nach der Schreibweise der Papyri gar keine Änderung erfordern. Vielleicht ist aber βαϊεγεννῆτα zu lesen = ζωογόνε 'Lebenerzeuger', wie der Lichtgott genannt wird, z. B. Apollo in einem ganz und gar orphischen Hymnus in der Anthologie IX 525 (πνοιαί ζωογόνοι werden die Kureten genannt orph. Hymn. XXXVIII 4); pap. Par. v. 514 ὁ ζωογόνος αἰθήρ. χρηςμοί τῶν Ἑλληνικῶν θεῶν bei Buresch Klaros S. 98:

ἔςθ' ὑπερουρανίου πυρὸς ἄφθιτος αἰθομένη φλόξ, ζωογόνος, πάντων πηγή, πάντων δὲ καὶ ἀρχή. Dieterich, Abraxas.

p. 822. δισώματος wird von Persephone gesagt orph. Hymn. LXXI 5. Protogonos, der ja der Lichtgott ist (Φάνης, ἀνταύγης), wird orph. Hymn. VI 1 διφυής genannt. Lobecks Schreibung δισώματος für ἀςώματος Damask. p. 382 K ist doch wol den Kernschen Ausführungen de theogoniis p. 25 vorzuziehen. Über die enge Verwandtschaft des Papyrusstücks mit den Orphica siehe oben (wie Wessely S. 19 Δ διζωματος — τετραγώνου setzt, ist mir unverständlich). — In Defixionen, die auf Cypern gefunden und im neuesten Heft der Proceedings of the society of biblical archaeology Vol. XIII. 1891 von Miss Macdonald veröffentlicht sind, das durch Herrn Dr. Wiedemanns Güte soeben in meine Hände kommt, rufen sie immer auch an τὸν ἐπὶ τοῦ πυλῶνος τοῦ ἀλιδους καὶ τῶν κλήθρων τοῦ οὐρανοῦ τεταγμένον.

<sup>1)</sup> Eine vom Schreiber selbst angegebene Variante, wie es nicht selten vorkommt. Nach dem griechischen Namen kommt fast allemal ein mystisches Wort.

<sup>2)</sup> ελουρε Pap. Man hat an die ägyptische Sonnenkatze zu denken, s. unten.

πύρινον cτέφανον —. Der Gott wird dann angeredet v. 639f.: κύριε, χαίρε, μεγαλοδύναμε, μεγαλοκράτωρ, βατιλεῦ, μέγιττε θεῶν, Ήλιε, δ κύριος τοῦ οὐρανοῦ καὶ τῆς τῆς, θεὲ θεῶν. Wir finden auch einige jener Bezeichnungen, soweit sie sonst überhaupt vorkommen, in den orphischen Hymnen πυρίςπορε XLV 1, LII 2 und XLII 31) πυρίπνοε, alle für den Dionysos τριετηρικός, φωτοδότης von Helios auch Simpl. ad Epikt. 47 (bei Gregor von Nazianz von Christus), διεώματος (s. S. 48 Anm. 4) und χρυςοκόμα im orphischen Hymnus XXXIV 9 von Apollon, dem sich an die Seite stellt ein Helioshymnos des Dionysios, der im 2. Jahrh., also genau der Zeit, in der wir uns befinden, dichtete, v. 10: χρυς αιςιν άγαλλόμενος κόμαις. Π 6 in demselben Lied weist uns der Φοίβος ἀκερεικόμης zurück bis zu Il. XX 39 und dem homerischen Apollohymnus v. 134, zu der alten Vorstellung vom langgelockten Sonnengott.2) Von seinem leuchtenden Gewande lesen wir auch im homerischen oder richtiger orphischen Hymnus XXXI 133):

καλὸν δὲ περὶ χροῖ λάμπεται ἔςθος λεπτουργὲς πνοιῆ ἀνέμων,

und wie hier mit einem safranfarbenen, ist er bei Ovid. Met. II 23 purpurea velatus veste. Sein Strahlenkranz — πύρινος ατέφανος hier genannt — in Bild und Lied alter und junger Zeit ist bekannt genug. Die übrigen jener Epitheta sind sonst unbekannte Bildungen, ähnlich freilich vielen in orphischen Versen. Orphisch wird es auch erlaubt sein gleich die Verse zu nennen, die im Pariser Papyrus zweimal überliefert sind, v. 436f. und 1957ff. und z. T. im ersten Berliner Papyrus Partheys v. 315ff.:

άεροφοιτήτων άνέμων ἐποχούμενος αὔραις,

"Ηλιε χρυςοκόμα, διέπων φλογὸς ἀκάματον πῦρ,
αἰθερίοιςι τρίβοιςι μέγαν πόλον ἀμφιελίςςων,
γεννῶν αὐτὸς ἄπαντα, ἄπερ πάλιν ἐξαναλύεις,
δ κόςμον ἄπαντα τρέπων τε τετάρτιον εἰς ἐνιαυτόν ἐκ ςοῦ γὰρ ςτοιχεῖα τεταγμένα ςοῖςι νόμοιςι.

<sup>1)</sup> Da ist überliefert das metrisch unmögliche πυρίπολε.

<sup>2)</sup> Roscher Lex. d. Myth. I Sp. 2003.

Gemoll hom. Hymn. S. 355. Crusius Philol. 1888, 208. Zu derselben Sorte wie unsre übrigen orphischen Lieder gehört dies freilich doch nicht.

<sup>4)</sup> Rapp bei Roscher Lex. I Sp. 2004.

κλῦθι, μάκαρ, κλήζω τε τὸν οὐρανοῦ ἡγεμονῆα καὶ γαίης χάεός τε καὶ "Αϊδος, ἔνθα νέμονται δαίμονες ἀνθρώπων οἱ πρὶν φάος εἰςορόωντες.1)

Nicht so leicht verständlich ist der Hymnus, der ebenda v. 939 ff. überliefert ist. Ich setze zunächst nur die ersten und letzten Verse hierher:

Χαῖρε δράκων, ἀκμαῖε λέων, φυτικαὶ πυρὸς ἀρχαί²), χαῖρε δὲ λευκὸν ὕδωρ καὶ δένδρεον ὑψιπέτηλον..... κάνθαρε, κύκλον ἄγων ςπορίμου πυρὸς αὐτογένεθλε, ὅτι διςύλλαβος εἶ ΑΗ καὶ πρωτοφανὴς εἶ, νεῦςον ἐμοί, λίτομαι, ὅτι ςύμβολα μυςτικὰ φράζω, ἵλαθί μοι, προπάτωρ, καί μοι ςθένος αὐτὸς ὀπάζοις.

<sup>1)</sup> Den jetzt allein brauchbaren Apparat giebt nach neuen Lesungen Wessely a. a. O. S. 69. Ich folge ganz der Überlieferung; nur die mittleren Verse, an denen man so viel hat ändern wollen, glaubte ich durch Umstellung von v. 5 und 6 in Ordnung zu bringen. κοςμον απαντα τρεπων τετραγιον εις ενιαυτον überliefert pap. Par. v. 441. Das τρεφουςιν der andern Variante ist auf keine Weise möglich und das τετραπον ist so gut wie das τετραγιον - τετρατιον d. i. τετάρτιον. Man hat dieser Sprache eine solche Form zuzugeben, auch wenn sie nur durch die bekannte Entwicklung der Aussprache aus τεταρταΐον entstanden wäre. Meine Änderung besteht also nur in der Umstellung und der Einsetzung von τε vor τετάρτιον. Der große Sonnen- und Feuergott umkreist den Himmel alles zeugend, das er wieder auflöst, und den ganzen Kosmos in drei Jahren wendend. Man kann sich an die Perioden der Stoiker erinnern: aus dem Feuer entstehen die andern Elemente und lösen sich wieder darein auf (z. B. Plutarch de stoic, repugn. 41 aus Chrysipp); bei den Neuplatonikern eine ähnliche triadische Entwicklung (Prokl. cτοιχείωτις θεολογική, cap. 31-38). Man hat auch an den Dionysos τριετηρικός zu denken. Vgl. das Orakel in den χρηςμοί τῶν Ἑλληνικῶν θεῶν bei-Buresch Klaros S. 98 φλόξ — ή τε φύει μάλα πάντα φύουςά τε πάντ' ἀναλύει.

<sup>2)</sup> Überliefert ist χαιρε δρακων ακμαιε δελεων φυςι και πυρος αρχη. Herwerden Mnemos. XVI (1888) 3 p. 8 χαῖρε δράκων ἀκμαῖε, δελέων φύςι και πυρὸς ἀρχή, ohne Sinn. λέων führt er als van Leeuwens Vermutung an, nimmt sie aber nicht auf! Meine Herstellung des Verses wird weiterhin noch klarer werden. φυςικαί πυρὸς ἀρχαί — die Zauberzeichen des Feuers. ἀρχή Ursprung, Princip, Element, Symbol. οἱ φυςικοί hießen später die Zauberer, φυςικά φάρμακα Zaubermittel, φυςικοί Zauberringe (schol. zu Ar. Plut. 884). Den vollständigen Apparat zu diesem Hymnus siehe unten.

Die beiden cύμβολα μυστικά des Feuers oder φυσικαὶ ἀρχαί, was in dieser Sprache fast dasselbe heißt, sind Drache und Löwe. Das erstere sind wir erstaunt schon für Euripides citirt zu finden bei Macrobius I 17, 59: solis meatus iter suum velut flexum draconis involvit, unde Euripides

πυριγενής δὲ δράκων όδὸν ἡγεῖται τετραμόρφοις ώραις ζευγνὺς άρμονία πολύκαρπον ὄχημα. $^{1}$ )

Aber man wird dem Namen im Citat auch schwerlich glauben dürfen<sup>2</sup>); für die spätere Zeit aber brauche ich nur an die vielen Gemmen mit den Schlangen, die sich in den Schwanz beißen und so in der Tat den Sonnenlauf darstellen sollten, und den Schlangen mit Strahlenkranz zu erinnern.<sup>3</sup>) Wol ebenso häufig findet sich da der Löwe mit Mond und Sternen, also an Stelle der Sonne<sup>4</sup>), und ebenda wird auch der Sonnengott löwenköpfig dargestellt.<sup>5</sup>) 'Ra, der große Löwe in seiner Scheibe', findet sich in einem ägyptischen Texte<sup>6</sup>) und so mag diese Darstellung ägyptischen Ursprung haben.<sup>7</sup>) Lesen wir die Vorschrift für ein magisches Bild

Bei Nauck fragm. trag.<sup>2</sup> Eurip. 943. ταις vor τετραμόρφοις hat Barnes getilgt.

<sup>2)</sup> Wie es denn auch Lobeck Agl. p. 463 dem Euripides abgesprochen hat. Am bedenklichsten ist das πῦριγενής nach Sinn und Messung für diese Zeit. Mit dem Unterschied von πὕριγενής und πυρογενής spielt der Kaiser Julian in dem hübschen Epigramm auf das nordische Bier, das ihm nicht geschmeckt hat:

τῷ ce χρὴ καλέειν Δημήτριον, οὐ Διόνυσον πῦρογενῆ (Weizengebornen) μᾶλλον καὶ βρόμον (Hafer), οὐ Βρόμιον. (Anth. Pal, IX 368, 5 f.)

<sup>3)</sup> Vgl. Pap. Leid. V 3, 16 und für die Gemmen Matter hist. du gnost. planches II A Fig. 1—10, II B Fig. 2 und oft. Meist steht cεμεcιλαμ(ψ) dabei, das offenbar aus hebräisch τος und griechisch λάμπ(ω)
zusammengesetzt ist.

<sup>4)</sup> Z. B. Matter a. a. O. planch. IV Fig. 5, 6, 7, V Fig. 1 u. sonst.

Drexler Mythologische Beiträge I Der Cultus der ägyptischen Mythologie in den Donauländern, 1890 S. 53.

<sup>6)</sup> Drexler a. a. O. nach Brugsch a. a. O. S. 282.

<sup>7)</sup> Zusammenhang hat das Bild auch damit, daß die Sonne im Zeichen des Löwen stehend besonders brennend sein sollte. Der Löwe wird Haus der Sonne genannt. Über die feurige Natur des Löwen vgl. Aelian de nat. an. V 39. Tert. adv. Marc. II 13. In Ägypten war er

in dem pap. Par. v. 2112: ζώδιον ἀνδριὰς λεοντοπρός ωπος περιεζωςμένος κρατῶν τῆ δεξιῷ ῥάβδον, ἐφ' ἡ ἔςτω δράκων, τῆ δὲ ἀριστερῷ χειρὶ αὐτοῦ ὅλη ἀςπίς τις περιειλίχθω, ἐκ δὲ τοῦ ςτόματος τοῦ λέοντος πῦρ πνεέτω¹), so werden wir aufs bestimmteste erinnert an die ἀνδριάντες des sog. Aion, wie sie in vielen Variationen erhalten sind.²) Zoega³) hat sie als Darstellungen des Aion erklärt: das ist nicht unrichtig, da ja der Sonnen- und Feuergott auch Aἰών genannt wird, treffender bezieht sie Layard⁴), da solche Darstellungen auch in Mithräen gefunden sind, auf Mithras selbst und wir brauchen blos zu bedenken, daſs unmittelbar nach den Sätzen, die wir aus unsern Texten heranzogen, Mithras selbst auſs deutlichste angeruſen wird⁵) — aber jene Bilder sind eben einſach Bilder dieses Sonnen- und Feuergottes, als den die Götter mischende und Göttereinheit suchende Zeit bald den Helios, bald den Sarapis,

überhaupt der Sonne heilig; wenn sie im Zenith stand, trugen die Tempelschlüssel Löwenköpfe. Da war er auch Symbol der Nilflut. Solare Götter mit Löwenköpfen dort, Wiedemann Rel. d. a. Äg. S. 76. Herakles als Sonnen- und Zeitengott (zwölf Arbeiten — Tierkreis) im Sinne des orph. Hymn. XII, wie er auch von gnostischen Ophiten verehrt wurde (Möller Kirchengeschichte I S. 146), wird nun mit seinem Löwenfell ähnlich symbolisirt, s. das Bild eines Ringsteins, das Alexander von Tralles IX 1 p. 165 vorschreibt.

<sup>1)</sup> Ähnlichen Sinn hat das schauerliche magische Bild v. 2132: ποίητον δάκτυλον, ἐφ᾽ ῷ γεγλύφθω λέων (pap. λεον) ἀκέφαλος, ἀντὶ δὲ τῆς κεφαλῆς ἐχέτω βαςίλειον (βαςιλιον pap.) Ἰςιδος, πατείτω δὲ τοῖς ποςὶ κεκέλετον, ἵνα ὁ δεξιὸς ποῦς πατῆ τὸ κρανίον τοῦ σκελέτου, μέςον δὲ τούτων γλαυκῶπιν αἴλουρον τὸ γοργόνιον ἐνδεδραγμένην, κατὰ κύκλον (καρακικλω Pap.) τὰ ὀνόματα ταῦτα ιαδωρ ινβανιχαιοπληξβριθ. Eine Sphinx mit Löwenleib und Isiskopf mit βαςίλειον, unter der linken Vordertatze einen Totenkopf auf der Gemme bei Matter a. a. O. pl. VII f. 8.

<sup>2)</sup> Eine ist abgebildet bei Baumeister Denkm, I S. 32.

<sup>3)</sup> Abhandlungen S. 187 ff..

<sup>4)</sup> Ann. dell' Inst. arch. XIII 170.

<sup>5)</sup> Pap. Par. v. 698, s. unten. Es ist bemerkenswert, dass die Mithrasdiener selbst λέοντες hießen. Z. B. Porphyrius de abstin. IV 16 ως τοὺς μὲν μετέχοντας τῶν αὐτῶν ὀργίων μύςτας λέοντας καλεῖν, τὰς δὲ γυναῖκας λεαίνας κτλ. Etwas weiter heißt es: καὶ θεοὺς δὲ τούτους δημιουργοὺς οὔτω προςηγόρευςαν τὴν μὲν ᾿Αρτεμιν λύκαιναν, τὸν δὲ Ἦλιον ςαῦρον (sic), λέοντα, δράκοντα, ἱέρακα etc., also auch ganz wie in obigen Versen!

den Aion oder Dionysos (= Helios bei den Orphikern) verehrte. Es kann kaum eine bessere Interpretation dieser Bildwerke geben als unsre Papyrusstellen: das Löwengesicht mit geöffnetem wie feuerschnaubendem Maul, der Leib umwunden von der Schlange, die ihren Kopf oben auf das Löwenhaupt gelegt hat; er hat die Fackel in der einen Hand als der φωτοδότης, φωςφόρος, in der andern den Schlüssel, mit dem er jene κλήθρα πύρινα schließt, von welchen wir hörten, auf der Brust den Blitz als der κεραυνοβόλος oder κεραυνοκλόνος.

Der 'feurige Gott', der sich uns schon in so mannichfacher Gestalt gezeigt hat, wird dann auch ganz ausdrücklich für die eigentlichen Meister dieser grotesken Erfindungen bezeugt. Schon der Magier Simon hatte gesagt¹) πῦρ εἶναι τῶν ὅλων τὴν ἀρχήν, hatte so seine δύναμις μεγάλη und den νοῦς τῶν ὅλων genannt, die Doketen bei Hippolyt lehren von dem πῦρ ζῶν ἀπὸ φωτὸς γενόμενον, ὅθεν ὁ μέγας ἄρχων ἐγένετο, Apelles hatte einen deus igneus oder angelus igneus²), und die Ophiten endlich³) reden von dem ταύτης τῆς κτίςεως δημιουργῷ Ἰαλδαβαὼθ θεῷ πυρίνψ ἀριθμὸν τετάρτψ οὕτως γὰρ τὸν δημιουργὸν καὶ πατέρα ἰδικοῦ κόςμου καλοῦςιν.

Wo ist der Ursprung dieses Gedankens zu suchen? Einiges wies auf ältere griechische Anschauungen. Und in der Tat ist auch in Griechenland der Sonnenkult uralt gewesen, in Rhodos, Korinth und an vielen Orten des Peloponnes.<sup>4</sup>) Sokrates betete zur Sonne<sup>5</sup>) und Sophokles brauchte seinen Ausspruch<sup>6</sup>), Helios sei γεννητής θεῶν und πατήρ πάντων, wahrlich nicht von Orphikern zu nehmen: wo wäre die alte Religion, der nicht der Sonne allgewaltige Erscheinung, deren Licht und Wärme alles schafft, göttlich gewesen wäre, auch wenn ihr durchsichtiger Name gegen die konkreten Götter wie bei den Griechen gegen Zeus und Apollon zurücktrat und sozusagen unpersönlicher wurde. πῦρ aber nannte die Sonne schon

<sup>1)</sup> Hippol. V 9.

<sup>2)</sup> Tertull. de an. 23.

<sup>3)</sup> Hippol. V 7, V 26.

<sup>4)</sup> Näheres bei Rapp in Roschers Lex. I Sp. 2025.

<sup>5)</sup> Plat. Symp. p. 220 D.

<sup>6)</sup> Nauck<sup>2</sup> fragm. 1017.

Euripides1), und wenn Sophokles für jenen Satz die copoi anführt, so wissen wir ja, dass Heraklit gelehrt, alles entstehe aus dem Urfeuer.2) Muss ich es nun noch sagen, auf wen die weitere Ausbildung jener Anschauungen zurückgeht? Hat es uns das cπόριμον πῦρ, der κύκλος πυρός, das ἀθάνατον πῦρ — die Bezeichnung auch des Mâv im orph. Hymn. XI 3 - als voûc τῶν ὅλων nicht aufgedrängt, haben wir nicht in den Worten unsrer Schöpfungsgeschichte selbst έγένετο θεός ἐπὶ κόςμου καὶ πυρὸς schon erkannt, dass es die Ausläufer stoischer Gedanken sind, die wir vor uns haben? Ihre Lehre ist es. die in diesen Dingen an den alten Ephesier anschloß: das Feuer als Gott, das lebenschaffende, lebenerhaltende, der λόγος τοῦ παντός, das πῦρ νοερόν.3) Es ist ein sehr verständlicher Vorgang. dass der Sonnengott des spätern Altertums, der in eins verschmolz mit den vielen Sonnengöttern des Morgenlandes 4). verehrt wurde nach den pantheistisch-panlogistischen Vorstellungen der Stoiker, die den Bedürfnissen des Zeitalters so Sie wiesen zuerst den Weg, der alle weit entgegenkamen. die tausendfachen Gestaltungen des bunten Synkretismus schliesslich in einen allgemeinen Sonnenmonotheismus zusammenführte. Plinius der ältere preist am Anfang seines großen Werkes den Sol als animus und mens, als den Herrscher der Welt.5) Alle die größten Götter Zeus und Sarapis, Attis und Mithras, Osiris und Dionysos, sie sind nun Sonnengötter und auch Helios vereinigt noch einmal in sich alle andern.6)

<sup>1)</sup> Iph. Taur. 1139. Ion 82.

Vgl. Seneca Phaedr. 888. v. Wilamowitz Ind. lect. aest. Gött. 1884 p. 6.

<sup>3)</sup> Über die Wirkung dieser alten stoischen Lehren auf gnostische und christliche Anschauungen von der Taufe Christi und ihre Nachbildung siehe die Ausführungen Useners Religionsgesch. Unters. S. 65 ff.

<sup>4)</sup> In Ägypten besonders mit Sarapis, vgl. Drexler a. a. O. S. 53 u. 55 und desselben Angaben s. v. Heliosarapis in Roschers Lexikon. Das εῖc Ζεὺc Cάραπις, das auf so vielen Gemmen steht, findet sich auch im Pariser Pap. am Schluss eines großen Gebets an den Sonnen-Feuergott v. 1715.

<sup>5)</sup> Hist. nat. II 6.

<sup>6)</sup> Als κοςμοκράτωρ, δεςπότης κόςμου preist ihn der orph. Helioshymnos VIII 11. 16, wie ihm denn zahllose Hymnen damals gedichtet sind. Siehe auch orph. Lithica 693. Sonst z. B. CIGr II 2653 (Knidos) (ερεύς . . .

Apollonios von Tyana will den Kult der Sonne und in den Tempeln Elagabals werden alle Götter zur Anbetung eines orientalischen Sonnendienstes vereinigt. Aurelian und Konstantius Chlorus haben eine solche Religion<sup>1</sup>) und Konstantinus im Grunde kaum eine andere als Julian, der in einer glanzvollen Rede über das Königtum der Sonne<sup>2</sup>) den Helios über all die andern Götter von Hellas setzt, die er zu neuem Leben erwecken will.

Die Neupythagoreer, die Verfasser der hermetischen Bücher, die Neuplatoniker, alle gehen diesen Weg und ihre Erörterungen, wie noch die Ausführungen des Macrobius im ersten Buche der Saturnalien, lassen deutlich genug die Gedankenformen derer erkennen, die diesen Weg geebnet hatten. Der Hellenist betrachtete den Heiland der Christen als einen neuen Sonnengott<sup>3</sup>), und wenn er sich zu ihm bekehrte, betete er ihn an als das 'Licht der Welt', φῶς τοῦ κόςμου<sup>4</sup>), und als den göttlichen λόγος und feierte den Tag der Sonne als den Tag seines Herrn.

Aus dem Feurigen geht das Feuchte hervor, sagen die Stoiker. Und werden wir nicht, wenn wir die zweite Schöpfung in dem Papyrus lesen: er lachte aber zum zweiten Mal; es war alles Wasser und die Erde hörte den Schall und sah das Licht und staunte und hüpfte und das Feuchte teilte sich in drei Teile<sup>5</sup>) und es erschien ein Gott und wurde über die Tiefe gesetzt<sup>6</sup>), — werden wir nicht erinnert, das bei den Stoikern

του μεγίςτου και ἐνφανεςτάτου θεου Ήλίου. Auch eine πανήγυρις wird ihm da gefeiert.

<sup>1)</sup> Réville la religion à Rome sous les Sévères p. 288 f., dessen vorzüglichen Ausführungen ich einiges von dem oben Angeführten entnehme. Da findet man auch die Belege für die betreffenden Kaiser. Zu Konstantin s. Burckhardt Zeit Konstantins S. 348 ff.

<sup>2)</sup> Vierte Rede.

<sup>3)</sup> Z. B. Celsus bei Origenes c. Cels. VIII 68.

<sup>4)</sup> Außer andern Stellen Ev. Joh. IX 5; auch diese Auffassung begegnet gerade sehr oft in Evangelien und Briefen des Johannes.

<sup>5)</sup> Wasser über dem ατερέωμα, wie schon in der Genesis, bei den Naassenern, die auch mit Johann. IV 10 operiren. Himmelsocean und Himmelsfeuer bei Orphikern, Gruppe Culte und Mýthen S. 669.

<sup>6)</sup> Der Schlussatz 'denn ohne ihn mehrt sich weder das Feuchte noch hört es auf' möchte besonders auf den Nil gehen.

Erde und Wasser das ὑποκείμενον, das Feuer aber das ποιοῦν sind?

Feuer und Wasser sind also die ersten Schöpfungen und auch die Erde steigt empor. Das Feuer hat seinen Gott und der ἄβυccoc. Wie in dem pap. Par. v. 512 τὸ ἱερὸν πῦρ und τὸ ἄβυccov τῆς ἀνατολῆς, φρικτὸν ὕδωρ mit den andern Elementen zusammengenannt wird, wie im pap. Brit. 46 v. 247 angerufen wird: ὁ τὰ πάντα κτίςας ¹) ἄβυccov

γαῖαν $^{3}$ ) πῦρ  $\langle$ καὶ $\rangle$  ὕδωρ  $\langle$ τε καὶ $\rangle$  ἀέρα καὶ πάλιν αἴθραν $^{3}$ ) καὶ ποταμὸν κελάδοντ $^{*4}$ ) εἰς γῆν, δν ἴδη δὲ ςελήνη ἀςτέρας ἀερίους τε, ἕως [θ'] ὑπὲρ ἄ[ςτρα] πλανήτας $^{5}$ ),

so werden pap. Par. v. 713 die Götter der einzelnen Elemente gerufen δέςποτα ὕδατος — κατάρχα γῆς — δυνάςτα πνεύματος. Ähnlich wird v. 1147 ff. der Herr des Feuers, der Luft, der Erde, der Tiefe beschworen. Am merkwürdigsten aber wird scheinen eine κλήcιc des Sonnengottes pap. Par. 487 ff.: γένεςις πρώτη της έμης γενές εως αξηιούω, άρχη $^6$ ) της έμης άρχης πρώτη ππποσοφό, πνεθμα πνεύματος τοθ έν έμοὶ πνεύματος πρώτον μμμ, πῦρ τὸ εἰς ἐμὴν κρᾶςιν τών ἐν έμοι κράςεων θεοδώρητον τοῦ ἐν ἐμοι πυρὸς πρῶτον, ηυηιαεη ύδωρ ύδατος τοῦ ἐν ἐμοὶ ύδατος πρῶτον ωωωαααεεε, οὐςία γηώδης") τῆς ἐν ἐμοὶ οὐςίας γηώδους") πρώτη υηυωη,  $c \hat{\omega} \mu \alpha$  τέλειον έμοῦ τοῦ  $\Delta^8$ ) τῆς  $\Delta$  διαπεπλαςμένον ὑπὸ βραχίονος ἐντίμου καὶ δεξιᾶς χειρὸς ἀφθάρτου ἐν ἀφωτίςτω καὶ διαυγεί κότμψ, έν τε άψύχψ και έψυχωμένψ υηιαυιευιωιε, έαν δὲ ὑμῖν δόξη μετερταφωθ μεθαρθαφηριν, ἐν ἄλλψ: ϊερεζαθ, μεταπαραδοῦναί με τὴ ἀθανάτψ γενέςει ἐχόμενος τὴ ὑποκειμένη μου φύςει<sup>9</sup>), ἵνα μετὰ τὴν ἐνεςτῶςαν καὶ ςφόδρα κατεπείγουςάν με χρείαν ἐποπτεύςω τὴν ἀθάνατον ἀρχὴν τῷ ἀθανάτψ

Pap. κτιςτας.

<sup>2)</sup> γεαν Pap. και und τε και habe ich eingesetzt.

<sup>3)</sup> αιθρα Ραρ.

<sup>4)</sup> καιλαδοτα Pap.

<sup>5)</sup> Die beiden letzten Verse hat Wessely so hergestellt.

<sup>6)</sup> αρχη Ραρ.

<sup>7)</sup> yewonc und yewoouc Pap.

<sup>8)</sup>  $\Delta \Rightarrow \delta \epsilon \hat{\imath} \nu \alpha$ .

<sup>9)</sup> Also ganz noch der Ausdruck der Stoiker!

πνεύματι ανχρε φρενεςου φιριγχ τῷ ἀθανάτψ ὕδατι ερουουν παρακουνηθ τῷ ςτερεωτάτψ ἀέρι ειοδηψεναβωθ, ἵνα νοήματι μεταγεννηθω¹) κραοχραξ ροιμ, ἐνάρχομαι καὶ πνεύςη ἐν ἐμοὶ τὸ ἱερὸν πνεῦμα νεχθεν²) ἀπὸ τοῦ νεχθιναρριηθ, ἵνα θαυμάςω τὸ ἱερὸν πῦρ κυφε, ἵνα θεάςωμαι τὸ ἄβυςςον τῆς ἀνατολῆς φρικτὸν ὕδωρ νυω θεγωεχω ουχιεχωα καὶ ἀκούςη μου ὁ ζψογόνος καὶ περικεχυμένος αἰθὴρ αρνομηθφ, ἐπεὶ μέλλω κατοπτεύειν ςήμερον τοῖς ἀθανάτοις ὅμμαςι θνητὸς γεννηθεὶς ἐκ θνητῆς ὑςτέρας³), βεβελτιωμένος ὑπὸ κράτους μεγαλοδυνάμου καὶ δεξιᾶς χειρὸς ἀφθάρτου ἀθανάτψ πνεύματι τὸν ἀθάνατον Αἰῶνα καὶ δεςπότην τῶν πυρίνων διαδημάτων ἁγίοις ἁγιαςθεὶς ἁγιάςμαςι ἁγίας ὑπερεςτώςης μου πρὸς ὀλίγον τῆς ἀνθρωπίνης μου ψυχικῆς δυνάμεως, ἡν ἐγὼ πάλιν μεταπαραλήμψομαι μετὰ τὴν ἐνεςτῶςαν καὶ κατεπείγους άν με πικρὰν ᾿Ανάγκην ἀχρεοκόπητον.

Wir durften das Stück ganz hierhersetzen, weil es lehrreich genug für uns ist. Das alte empedokleische ὅμοιον ὁμοίψ,

γαία μὲν γὰρ γαῖαν ὀπώπαμεν, ὕδατι δ' ὕδωρ, αἰθέρι δ' αἰθέρα δῖον, ἀτὰρ πυρὶ πῦρ ἀῖδηλον,

das eine so große Rolle in der antiken Physik spielt, und auch den Orphikern nicht fremd ist, wie fragm. 280 zeigt τῷ λαμπρῷ βλέπομεν, τοῦς δ' ὄμμαςιν οὐδὲν ὁρῶμεν, umgestaltet zu einer mystisch pantheistischen Elementenlehre; wir schauen die Gottheit mit den Elementen in uns, deren πρῶται ἀρχαὶ in der Gottheit sind — eine wahre unio mystica. Und diese ewigen Urbilder will der Theurg in seiner Ekstase erblicken.

<sup>1)</sup> μεταγενηθω Pap. Vgl. das γεννηθήναι έκ πνεύματος Εν. Joh. III.

<sup>2)</sup> τεχθέν zu schreiben hindert mich νεχθιν αρβιαηθ.

<sup>3)</sup> Die ὑττέρα hatte einen besonderen Sinn bei einigen Gnostikern (Kainiten), wie es scheint auch bei theurgischen Operationen. Irenäus I 31, 1: dissolvere opera Hysterae adhortantur. Hysteram autem fabricatorem caeli et terrae vocant (vgl. das orphische und ägyptische Weltei): nec enim aliter salvari eos nisi per omnia eant, quemadmodum et Carpocrates dixit. Et in unoquoque peccatorum et turpium operationum angelum assistere et operantem audire audaciam et immunditiam inferre, id quod inest ei operationi angeli nomine dicere: o tu angele abutere nomine tuo: o tu illa potestas perficis tuam operationem. Cf. Epiphan. Haer. XXXVIII p. 207.

So deutlich platonische Gedanken (die 'Ideen'), pythagoreische') und 'gnostische' vorliegen, namentlich in dieser leibhaftigen Erhebung zur Gottheit, so kann es darum nicht zweifelhaft sein, dass hier wie an den andern Stellen die Elemente in ihrer pantheistisch-materialistischen Auffassung und ihr Ursprung, das heilige, ewige Feuer, aus der Weltanschauung der Hatten diese doch sogar die Teile des Stoa herkommen. Kosmos um die Erde geordnet zu Regionen des Wassers, der Luft, des Äthers u. s. w.2), durch die der Mystiker unsers Textes empordringen will zur Anschauung des Herrn mit seinen Feuerkronen (τῶν πυρίνων διαδημάτων). Aus stoischen Anschauungen schöpft Philo, wenn er sagt<sup>3</sup>): ἐνδύεται δὲ δ μὲν πρεςβύτατος τοῦ ὄντος λόγος ὡς ἐςθῆτα τὸν κόςμον γῆν γὰρ καὶ ὕδωρ καὶ ἀέρα καὶ πῦρ καὶ τὰ ἐκ τούτων ἐπαμπίςχεται, schöpfen die Ophiten (des Irenäus) ihre Elemente, da über Wasser, Finsternis, Tiefe und Chaos der Geist schwebt<sup>4</sup>), die Sethianer ihr φῶς, ὕδωρ, πνεῦμα ἀκέραιον, schöpfen die Orphiker, wenn sie dichten<sup>5</sup>):

ἐν κράτος, εἷς δαίμων γένετο, μέγας ἀρχὸς ἀπάντων, ἐν δὲ δέμας βαςίλειον, ἐν ῷ τάδε πάντα κυκλεῖται, πῦρ καὶ ὕδωρ καὶ γαῖα καὶ αἰθήρ, νύξ τε καὶ ἢμαρ καὶ Μῆτις, πρῶτος γενέτωρ, καὶ Ἦρως πολυτερπής πάντα γὰρ ἐν Ζηνὸς μεγάλψ τάδε ςώματι κεῖται. ⁶)

<sup>1)</sup> Dass in den Kosmogonieen späterer pythagoreischer Bücher die Elemente von Bedeutung waren, zeigt das Citat des Clemens Strom. VI 2, § 17 aus einem pythagoreischen Athamas: ὧδ' ἐγεννᾶτο παντὸς ἀρχὰ καὶ ριζώματα τέτταρα τυγχάνοντι πῦρ ὕδωρ ἀὴρ γῆ· ἐκ τούτων γὰρ αἱ γενέςιες τῶν γινομένων.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. I p. 446 ff.

<sup>3)</sup> p. 562, 23.

<sup>4)</sup> Als erstes Weib, was auf dem hebräischen femininalen היה beruht. S. Usener Religionsgesch. Unters. I S. 115.

<sup>5)</sup> fragm. 123 Abel.

<sup>6)</sup> fragm. 229 Abel πάντων άρχην είναι πῦρ καὶ ὕδωρ καὶ γῆν wird auf den Namen des Onomakritos für dessen Ὀρφικά citirt, Sext. Emp. ὑποτυπ. III 30. Das kann ja in dieser Form so früh sein. Nach fragm. 230 Clem. Strom. VI p. 665 soll Herakleitos dergleichen von Orphikern genommen haben. Das beruht nur auf der damals durchgehenden Vorstellung von der uralten orphischen Offenbarung — die freilich heute wieder auftaucht.

Ich weiß recht wol, dass die Elemente schon bei Empedokles gelehrt werden und noch früher, aber es ist ja eben die Art dieser Elementenspekulation, die vorher unerhört, von den Stoikern ausging. Auffassungen wie die, dass jene alten Denker Dinge, die in der regelrechtesten Entwicklung der jonischen Naturwissenschaften liegen, aus den Mysterien und gar orphischen Mysterien entnommen hätten<sup>1</sup>), die für uns in jener Zeit ein großes X oder eine große Null sind, müssen auf das bestimmteste zurückgewiesen werden.2) Wol müste man dagegen die Einflüsse Ägyptens erwägen, wo eine ausgebildete Elementenlehre sich findet<sup>3</sup>), und die des Ostens, aus dem Mithras kam. In seinen Höhlen finden sich häufig Darstellungen und Sinnbilder der Elemente<sup>4</sup>) und da wäre zu bedenken, dass das oben gegebene Gebet nach einer Anrufung des μέγας θεός "Ηλιος Μίθρας steht — das würde aber die Richtung der Linie, soweit wir sie gezogen, nicht verschieben. Wir verfolgen diese Linie noch ein Stück nach anderer Richtung. Wenn es heisst:

cῆ δυνάμει cτὸιχεῖα πέλει καὶ φύεθ' ἄπαντα ἀέρι καὶ γαία καὶ ὕδατι καὶ πυρὸς ἀτμῷ<sup>5</sup>), oder:

έκ coû — dem "Ηλιος χρυςοκόμας — γὰρ ςτοιχεῖα τεταγμένα coîcι νόμοιςι<sup>6</sup>), so mus ςτοιχεῖα eben die physikalisch verstandenen Elemente bedeuten. Heist im orphischen Hymnus V 4 der personificirte Αἰθήρ ςτοιχεῖον ἄριςτον, LXV 4 "Ηφαιςτος ςτοιχεῖον

<sup>1)</sup> Z. B. Gruppe Culte u. Mythen. 657. Kern Archiv für Geschichte der Philosophie I 498.

<sup>2)</sup> Auf die Elemente bei Pherekydes (Kern de theogoniis p. 97) gehe ich nicht ein, da ich zwar nicht einen alten Pherekydes, wol aber das Alter der meisten auf seinen Namen überlieferten Fragmente leugnen will. Siehe unten.

<sup>3)</sup> Brugsch Über die Götter der vier Elemente bei den Agyptern, Abhandl. der Berl. Akad. 1856. Ich sehe aber bei Wiedemann Relig. der alten Ägypter S. 122, dass diese Deutungen ganz und gar nicht beglaubigt sind.

<sup>4)</sup> Réville a. a. O. p. 92.

<sup>5)</sup> S. meine Ausgabe des Fragm. a. a. O. p. 178 f. Die Verse gehören so jedenfalls dem Sinne nach zusammen.

<sup>6)</sup> S. oben S. 50.

άμεμφές und dann pap. Par. v. 1303 die Mondgöttin cτοιχεῖον ἄφθαρτον, so haben wir den Übergang vor uns, den cτοιχεῖον zu der Bedeutung der Elemente und Grundpfeiler des Himmels. der großen Mächte des Kosmos, der Planeten<sup>1</sup>) durchmacht. Andrerseits erinnern wir uns, was wir zu Anfang dieser Bemerkungen lernten, dass jedes Element seinen Gott hat, und wir verstehen, wenn die Cτοιχεῖα als Götter in der sog. Κόρη κόςμου des Hermes Trismegistos<sup>2</sup>) vor den höchsten Gott kommen und sich über den Übermut der Menschen beklagen. Dahin gehört die Stelle des sog. testamentum Salomonis<sup>3</sup>), wo die von dem zauberkundigen Könige beschworenen und gefragten Geister (πνεύματα) antworten: Ἡμεῖς ἐςμεν τὰ λεγόμενα ςτοιχεῖα, οἱ κοςμοκράτορες τοῦ ςκότους τούτου κτλ., dahin auch die Worte der coφία Cαλομῶντος4), in denen die Coφία rühmt, dass ihr Gott gegeben τῶν ὄντων γνῶςιν ἀψευδη εἰδέναι **σύστασιν κόσμου καὶ ἐνέργειαν στοιχείων, ἀρχὴν καὶ τέλος καὶ** μεςότητα χρόνων — φύςεις ζώων — πνευμάτων βίας — δυνάμεις ριζών, mag nun cτοιχεῖα in dieser magischen Umgebung die Elemente oder die Gestirne als Dämonen bezeichnen. Nur aus diesem Zusammenhange heraus sind zwei Stellen in dem Briefe des Paulus an die Galater und zwei in dem an die Kolossäer zu verstehen, πρὸς Γαλ. IV 3: οὕτω καὶ ἡμεῖς, ὅτε ημεν νήπιοι, ὑπὸ τὰ στοιχεῖα τοῦ κόσμου ημεν δεδουλωμένοι, ότε δὲ ἦλθε τὸ πλήρωμα τοῦ χρόνου, ἐξαπόςτειλεν ὁ θεὸς τὸν υίον αὐτοῦ, neben v. 8 und 9 άλλα τότε μέν οὐκ εἰδότες θεὸν ἐδουλεύς τοῖς μὴ φύς ει οὖςι θεοῖς, νῦν δὲ γνόντες θεόν, μάλλον δὲ γνωςθέντες ὑπὸ θεοῦ, πῶς ἐπιςτρέφετε πάλιν ἐπὶ τὰ άςθενή και πτωχά ςτοιχεία, οίς πάλιν ἄνωθεν δουλεύειν θέλετε. Zeigen nicht diese Sätze, besonders der letzte, aufs allerdeutlichste, dass die cτοιχεῖα, denen die Galater dienen, persönlich genommen sind: gegenüber dem rechten Gott die φύcει keine Götter sind; gegenüber dem allmächtigen die schwachen, die nichts ausrichten können; die armen, die nichts geben können

Die Planeten heißen dann sehr gewöhnlich, so namentlich bei den Kirchenschriftstellern, ατοιχεῖα.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. I p. 885, 12 ff.

<sup>3)</sup> Gaulmin zu Psell. de operat. daem. p. 196 Boiss.

<sup>4)</sup> VII 17.

gegenüber dem ewig reichen Gott, dem κύριος πάντων (v. 1), dessen Erben (κληρονόμοι) wir sein sollten (v. 7)? πρός Κολ. II 8 steht κατά τὰ cτοιχεῖα τοῦ κόςμου direkt dem κατά Χριστόν gegenüber und ebenso ist der Gegensatz v. 20. Die alten Erklärer wie Augustin 1) und andere sagten viel richtiger, die Verehrung der Himmelskörper sei gemeint, als alle die modernen theologischen Kommentatoren, die von 'stofflichen Dingen der Welt', 'Rudimenten, Ritualen der Religionen', 'Elementarreligionen des Juden- und Heidentums' und derlei schönen Dingen reden. Man kann aber mit der größten Sicherheit aus der einfachen Interpretation der Stellen behaupten: cτοιχεῖα bezeichnet weder allein die personificirten Elemente<sup>2</sup>) noch die Planetengötter, sondern im allgemeinen 'Götter, Dämonen'; die weitere Bedeutung hat sich aus der engeren entwickelt, deshalb spielt letztere noch deutlich hinein: 'den schwachen und armen Götzen der Welt, die nicht wirklich Götter sind, dientet ihr, ihr sollt Gott und Christus dienen' ist die scharfe Antithese des Apostels. Und es mag zum Schlusse unsre Erklärung nicht wenig bekräftigen, dass im heutigen Griechenland der allgemeine Name, mit dem man Geister, namentlich örtliche Schutzgeister bezeichnet, cτοιχειό ist.8)

An dritter Stelle wird Hermes geschaffen und nun kommt endlich Verstand in diese Welt: es ist der Νοῦς κατέχων καρδίαν, der Hermes genannt wird, δι' οῦ τὰ πάντα μεθερμήνευςται. Er wird gesetzt ἐπὶ τῶν φρενῶν, δι' οῦ τὰ πάντα οἰκονομήθη.4)

<sup>1)</sup> de civ. dei IV 11.

<sup>2)</sup> Bei den Juden scheinen die Elemente auch zuweilen persönlich aufgefast zu sein. Freudenthal hell. Stud. I S. 71 citirt aus dem Midrasch: 'Das Wasser ward schwanger und gebar das Dunkel, das Feuer ward schwanger und gebar das Licht, die Luft ward schwanger und gebar die Weisheit', was allerdings recht 'hellenistisch' aussieht.

<sup>3)</sup> B. Schmidt Volksleben der Neugriechen S. 183.

<sup>4)</sup> Warum es heißst βουλευομένου δὲ τὸ τρίτον κακχάσαι ἐφάνη διὰ τῆς πικρίας του θεου Νους, habe ich nicht ergründen können. Vielleicht nur, weil einige Leidenschaften des Gottes als schöpferisch heraustretend beliebig formelhaft eingeführt wurden.

Der alte Hermes hat auch noch viel durchgemacht in den letzten Zeiten des Altertums; Unmassen mystischer Bücher hat er schreiben und den seltsamsten Wünschen seiner anspruchsvollen Verehrer zu Gebote stehen müssen. Unsere Papyrusurkunden geben manchen unverächtlichen Beitrag zur Geschichte dieses Gottes vor dem Ende seiner Tage. Ein par hübsche Verschen, die sich in dem Papyrus des britischen Museums 46 v. 176 ff. durch ein par Handgriffe herstellen lassen, zeigen, wie der alte Gott der Diebe, den man nicht hatte in Vergessenheit geraten lassen, nun die Diebe selbst fangen soll:

Und auch den Hermes mit dem Beutel und dem κηρυκεῖον hatte man nicht vergessen; das zeigt die Figur, die man pap. Par. v. 2361 ff. machen soll: πλάσον 'Ερμῆν ὑπόκενον τῆ εὐωνύμψ κρατοῦντα κηρυκεῖον καὶ τῆ δεξιᾳ μαρςίππιον, genau wie ihn so manche Figur kleiner Bronzen und auf Wandbildern zeigt.<sup>2</sup>)

Aber jene Verschen lehren schon, wie auch Hermes in dieser Zeit der Göttermischung jede Eigenart verloren hatte

<sup>1) 1</sup> πιάςαι vulgär für πιέςαι bes. festnehmen, gefangen nehmen. (LXX. NT.) 8 vor αἰωνόβιος habe ich ὁ μέγας gestrichen, das leicht zugeschrieben werden konnte, als man die metrische Form nicht mehr erkannte. 10 ακροασθαι Pap. 11 παραδος φωρονζητω Pap. Die Verse hat Herwerden bemerkt und die Verbesserungen von v. 10 u. 11 gefunden, Mnemosyne a. a. O. p. 10. Im übrigen ändert er willkürlich κλέπτην, Έρμή, πιάςαι τε καλώ, θεών ἀθανάτων 5 τέμνεις αὔλακα, nach 6 fügt er hinzu ein οἰακονομεῖς, nach 7 ὁ μέγας ein δαίμων.

<sup>2)</sup> Baumeister Denkm. I S. 679 ff.

und zu einem der Mittelpunkte der mannichfachsten Göttervorstellungen geworden war in den Jahrhunderten, die zum einen Gott hindrängten. Da ist er der Sonnengott, der Hermes des Olymp, Ra auf der ägyptischen Sonnenbarke (βάρις) und 'lάω zugleich. Es war die Zeit, da man ihn als den dreimal großen pries. Wie die alten Vorstellungen sich mit den mannichfaltigsten Namen zu dem allumfassenden Bilde des Weltherrschers mischen, zeigt aufs deutlichste der Hymnus pap. Lond. 46 v. 414 ff.:

Έρμῆς, κοςμοκράτωρ, ἐνκάρδιε, κύκλε ςελήνης, στρονγύλε καὶ τετράγωνε, λόγων ἀρχηγέτα γλώς τς, πειθοδικαιός υνε, χλαμυδηφόρε, πτηνοπέδιλε, αἰθέριον δρόμον εἰλίς των ὑπὸ τάρταρα γαίης 5 πνεύματα θ' ἡνιοχῶν, αὐγῆς ὀφθαλμὲ μέγις τε, παμφώνου γλώς της ἀρχηγέτα, λαμπάς ι τέρπων, τοὺς ὑπὸ τάρταρα γῆς τε βροτοὺς βίον ἐκτελές αντας. Μοιρῶν προγνώς της ςὰ λέγη καὶ θεῖος "Ονειρος ἡμερίνους χρηςμοὺς καὶ νυκτερίνους ἐπιπέμπων' 10 Ἰάς αι τὰ βροτῶν ἀλγήματα ςαῖς θεραπείαις. δεῦρο, μάκαρ, Μνήμης τελες ίφρονος ὑιὲ μέγις τε, ςῆ μορφῆ ἱλαρός τε φάνηθ' ἵλαρός τ' ἐπίτειλον ἄνὸρ' ὁς ίψ........... ὄφρα τε μαντος ύνας ταῖς ςαῖς ἀρεταῖς λάβοιμι. 1)

<sup>1)</sup> Die Verse sind zuerst von Wessely a. a. O. S. 5 als solche edirt. Wenige Bemerkungen dazu von Herwerden a. a. O. p. 11. 1 Ερμη Pap. 'vielleicht κυκλος έληνε?' Wessely 2 τετράγων' ἐναγώνιε . . . . weil ἀρχηγέτα γλώς τρ. 6 wiederkehre, Wessely. 3 πτηνοπεδείλε Pap. 4 f. vgl. Hymn. an Hel. (Abel p. 291) v. 11:

ήν γαίης κευθμώνα μόλης νεκύων τ' ἐπὶ χώρον 4 υπο τε ταρταρα Pap. 5 πνευματ' ηνιοχε δοφθαλμε μεγιστε Pap. Wessely stellt 6 4 5 und schreibt 5 ήλιον ήνιοχών κόςμου τ' ὀφθαλμὲ μέγιστε. πνεύματά τε und τούς τε βροτούς ν. 7 sind zu verbinden, dazwischen aber können nach Art der orphischen Hymnen mehrere Epitheta stehen. Für αὐγῆς, das oft — Sonne in den Papyri gebraucht wird, hat der Schreiber sein Zeichen, sonst — ἡλίου, gesetzt. Zu αὐγῆς ὀφθαλμέ vgl. ἱερὸν ὄμμ' αὐγᾶς von der Sonne Eur. Iph. Τ. 194. ὄμμ' αἰθέρος Αristoph. Wolken 285, αἰθέρος ὀφθαλμός heiſst die Sonne nach Suidas bei Dichtern. Vgl. orph. Hymn. VIII 14. orph. fragm. 123, 18. 7 γαιηστε Pap. πνεύματα τούς τε βροτοὺς πέμπων βίον ἐκτελέςαντας Wessely, vgl.

Wir erkennen in v. 5 u. 7 den alten ψυχαγωγός und aus ihm ist in unserer Kosmologie der Führer der Seele überhaupt geworden, von der es bei ihrer Schöpfung heißt καὶ πάντα κινήςεις καὶ πάντα ἱλαρυνθήςεται 'Ερμοῦ ςε δδηγοῦντος. Man erinnert sich, daß auch die Orphiker von dem Seelenführer sangen:

ψυχὰς ἀθανάτας κατάγει Κυλλήνιος 'Ερμῆς γαίης ἐς κευθμῶνα πελώριον¹)

und, wie Diodor2) erzählt, sich an das homerische

Έρμης δὲ ψυχὰς Κυλλήνιος ἐξεκαλεῖτο

anschlossen. Mit ihrem Glauben vom Leben nach dem Tode stand er in engster und bedeutsamster Beziehung, die rückwärts geht bis zu dem ταμίας τῶν ψυχῶν der Pythagoreer<sup>3</sup>)

άνδρ' ότιψ ίλαρός τε φάνηθ' ίλαρός τ' ἐπίτειλον,

δφρα τε μαντοςύνην ταις ςαις άρεταιςι (? χαρίτεςςι) λάβοιμι. Herwerden,

Alles Willkür. 12 ist richtig überliefert; die Fortsetzung von 13, die mit ἄνδρ' ὁςίψ begonnen haben mag, ist durch Wiederholung aus v. 12 verloren. Man darf sich nicht durch das Verlangen, fortlaufenden Text zu bekommen, verleiten lassen, den wahren Sachverhalt zu verkennen. ἐμοι τῷ Δ ist Zusatz der Zauberpraktiker und die typischen Formeln am Schluß δέομαι κύριε, ἵλειύς μοι γενοῦ (oft auf den Gemmen und sonst in den Papyri s. Drexler a. a. O. S. 54. Wessely Index S. 177) darf man nicht in einen Vers zwängen. μαντοςύνας ist mir sicher nach Homer II. II 832, XI 830 (ἤδεε μαντοςύνας).

- 1) fragm. 224 vgl. orph. Hymn. LVII 6 ff.
- 2) I 96, 4 orph. fragm. 153.
- 8) Laert. Diog. VIII 31.

Dieterich, Abraxas.

5



orph. Hymn. LVII 2, 6 u, 9f. 8 θεῖος "Ονειρος homerischer Anklang II. II 22: προςεφώνεε θεῖος "Ονειρος. Vgl. CIL. VI 520: (Hermes) sermonis dator at(que) somniorum. 9 ημερινους νυκτερινους χρηςμους επιπεμπων Pap. hergestellt von Wessely. 10 ιαςαι παντα Pap. ἴαςαι τὰ Wessely. 11 δεθρο, μάκαρ, wie ἐλθέ, μάκαρ oder κλθθι, μάκαρ, stehende Formel der orphischen Hymnen. 12 ff. τη μορφη ϊλαροςτε φανηθι ϊλαρος τ επιτείλον ανθρωπω οτω μορφηντίλαρον επιτείλον εμοι τω Δ οφρα τε μαντοςυναις ταις ςαις αρεταιςι λαβοιμι δεομαι κυριε ιλεως μοι γενου και αψευδως μοι φανεις Pap.

ch μορφή ίλαρός τι φάνηθί μοι ήδ' ἐπίτειλον, δφρα τε μαντοςύνης της cης μέρος ἀντιλάβοιμι, ίλαθί μοι δέομαί τε καὶ ἀψευδῶς προφανείης. Wessely.

und die den 'Ερμῆς χθόνιος als den Gott aller Totenbeschwörung¹) verstehen läßt. Es ist gewiß nicht zufällig, daß auch die Naassener Hippol. V 7 den Hermes als ψυχαγωγός, ψυχοπομπὸς καὶ ψυχῶν αἴτιος verehren. Die Seelen, die ἀπὸ τοῦ μακαρίου ἄνωθεν ἀνθρώπου ἡ ἀρχανθρώπου ἡ 'Αδάμαντος, ὡς ἐκείνοις δοκεῖ, κατηνέχθηςαν ὧδε εἰς πλάςμα τὸ πήρινον, ἵνα δουλεύςωςι τῷ ταύτης τῆς κτίςεως δημιουργῷ 'lαλδαβαώθ, geleitet er und dafür werden auch hier Verse des Homer (Odyssee XXIV 2 ff.) angeführt:

έχε δὲ ῥάβδον μετὰ χερεὶ καλὴν χρυςείην, τῆ δ' ἀνδρῶν ὅμματα θέλγει ὧν ἐθέλει, τοὺς δ' αὖτε καὶ ὑπνώοντας ἐγείρει,

dann: οὖτος, φηςίν, ἐςτὶν ὁ τῆς ζωῆς καὶ τοῦ θανάτου μόνος ἔχων ἐξουςίαν; weiter wird nach Psalm II 9 zugefügt ποιμανεῖς αὐτοὺς ἐν ῥάβὸψ ςιδηρῷ und so geht es weiter in buntem Gewirr von Homerversen und Bibelcitaten.

Das alles wird es nun auch verständlich machen, dass am Anfang unseres Textes schon Hermes als der größte Gott selbst angerufen ist, der das All umfasst, der das Licht und den Strahl der Sonne erscheinen läßt und der anderen Sterne hehre Gestalten aufgestellt, der mit dem göttlichen Lichte die Welt und in ihr alles geschaffen hat. Wäre es auch anzunehmen, dass ursprünglich der große Schöpfer und der Geschaffene nicht zugleich Epunc heißen könnten und der Name an erster Stelle erst zugesetzt wäre<sup>2</sup>), zumal in der jenen Einleitungsworten ähnlichen Partie der Alwv των Alwvwv Cάραπιc an des Hermes Stelle erscheint<sup>3</sup>), so verstehen wir doch schon jetzt auch diese Rolle des letztern sehr wol, und was Mangel an Unterscheidung und wüste Göttermischung angeht, so ist eben diesen Leuten kein Ding unmöglich. Die 'Doxologie', wie sie unsre Urkunde beginnt, kehrt in der mannichfachsten Form wieder, sie kehrt sehr ähnlich wieder in einer ὑμνψδία

<sup>1)</sup> Von Aeschylus an (die Stellen bei Roscher Hermes der Windgott S. 68) bis zu den Totenbeschwörungen unserer Zauberpapyri. Auf vielen Bildwerken wurde er als solcher dargestellt. Hermen stellte man auf Gräbern auf (Cic. de leg. II 26, 25).

<sup>2)</sup> Wie Leemans meint.

<sup>3)</sup> pag. XIII 36. XIV 23.

κρυπτή des Hermes Trismegistos, im 13. Stücke des Poimandres, die ihrer hier einschlagenden Gedanken wegen zum Teil wiederzugeben erlaubt sei.

πᾶςα φύςις κόςμου προςδεχέςθω τοῦ ὕμνου τὴν ἀκοήν. άνοίτηθι τη, άνοιτήτω μοι πας μοχλός δμβρου, τὰ δένδρα μοι<sup>1</sup>) **ceiecθe.** ὑμνεῖν μέλλω τὸν τῆς κτίςεως κύριον καὶ τὸ πᾶν καὶ τὸ ἔγ...μέλλω γὰρ ὑμνεῖν²) τὸν κτίςαντα τὰ πάντα, τὸν πήξαντα τὴν γῆν καὶ οὐρανὸν κρεμάςαντα καὶ ἐπιτάξαντα ἐκ τοῦ ώκεανοῦ τὸ γλυκὺ ὕδωρ εἰς τὴν οἰκουμένην καὶ οἰκητὸν 8) ύπάρχειν είς διατροφήν και χρήςιν πάντων άνθρώπων, τὸν ἐπιτάξαντα πῦρ φανήναι εἰς πᾶςαν πρᾶξιν θεοῖς τε καὶ ἀνθρώποις...οῦτός ἐςτιν ὁ τοῦ Νοῦ ὀφθαλμός...αἱ δυνάμεις αἱ ἐν έμοὶ, ύμνεῖτε τὸ ξν καὶ τὸ πᾶν...γνῶςις άγία, φωτιςθεὶς ἀπὸ coῦ, διὰ coῦ τὸ νοητὸν φῶς ὑμνῶν χαίρω ἐν χαρὰ νοῦ. πᾶςαι δυνάμεις ύμνεῖτε ςὺν ἐμοί, καὶ ςύ μοι ἐγκράτεια, ὕμνει, δικαιοςύνη μου τὸ δίκαιον ὕμνει δι' ἐμοῦ, κοινωνία ἡ ἐμὴ τὸ πᾶν ύμνει, δι' ἐμοῦ ὕμνει ἀλήθεια τὴν ἀλήθειαν, τὸ ἀγαθὸν ὕμνει $^4$ )... ό ςὸς λόγος δι' ἐμοῦ ὑμνεῖ ςε, δι' ἐμοῦ δέξαι τὸ πᾶν λόγω, λογικήν θυςίαν, ταῦτα βοῶςιν αἱ δυνάμεις αἱ ἐν **ἐμοί. cè τὸ πᾶν ὑμνοῦςι...τὸ πᾶν τὸ ἐν ἡμῖν cῷζε ζωή,** φώτιζε φῶς, πνεῦμα, θεέ. λόγον γὰρ τὸν còν ποιμαίνει ὁ Νοῦς, πνευματοφόρε δημιουργέ, εὰ εἶ δ θεός, δ εὸς ἄνθρωπος ταῦτα βοά διὰ πυρός, δι' ἀέρος, διὰ τῆς, διὰ ὕδατος, διά πνεύματος, διά τῶν κτιςμάτων cou. Noch weiter wird das alles ausgeführt im fünften Stück des Poimandres: da geht es ganz ins einzelne in einer Weise, die nun vollends an stoische Teleologie erinnert und sich später immer öfter so wieder findet z. B. cap. 6 τίς δ τοὺς δφθαλμοὺς περιγράψας, τίς ὁ τὰς ῥῖνας καὶ τὰ ὧτα τρυπήςας, τίς ὁ τὸ ςτόμα διανοίξας, τίς ὁ τὰ γεῦρα ἐκτείνας καὶ δεςμεύςας und s. f.

<sup>1)</sup> μοι muss statt des überlieferten μη geschrieben werden.

<sup>2)</sup> μέλλω γαρ ύμνειν und anderes läst noch die metrische Form durchscheinen.

Überliefert ist ἀσίκητον. Die Worte von καὶ σἰκητὸν bis ἀνθρώπων gehören wol hinter τῆν.

<sup>4)</sup> Beachte auch hier die mystische κοινωνία der δυνάμεις des Preisenden mit denen des Allerhöchsten — δικαιοςύνη μου, τὸ δίκαιον ὕμνει — ὁ còc λόγος δι' ἐμοῦ ὑμνει ςε.

Ist hier Hermes Gottes Prophet — und er, der Ποιμάνδρης, ist auch mit dem Noûc, der den λόγος hütet, dem πνευματοφόρος und δημιουργός gemeint, — so ist es in einem ganz analogen Texte des Londoner 46. Pap. v. 99 ff. Moses:

cè καλῶ τὸν ἀκέφαλον τὸν κτίσαντα τῆν θεόν, τὸν οὐρανὸν κτίσαντα νύκτα χήμέραν cè τὸν κτίσαντα φῶς τε καὶ σκότος cù εἶ δν οὐδεὶς εἶδε πώποτ' 'Οςοροννοφρις, δ cù διεκρίνας δίκαιον ἠδὲ τἄδικον, ἐποίηςας τό τ' ἀρρενικὸν καὶ θηλυκόν, ςπορὰν ἔδειξας καὶ καρποὺς ἐποίηςας (?), τοὺς ἀνθρώπους δ' ἀλληλομιςεῖν καὶ φιλεῖν.1)

έγω εἰμι Μωϋτῆς, ὁ προφήτης του, ῷ παρέδωκας τὰ μυττήριά του τὰ τυντελούμενα Ἰςραήλ $^3$ ) τὸ ἔδειξας ὑγρὸν καὶ ξηρὸν καὶ πᾶςαν τροφήν ἐπάκουτόν μου, ἐγω εἰμι ἄγγελος τοῦ φαπρω $^8$ ) Οτοροννοφρις. τοῦτό ἐςτιν τοῦ τὸ ὄνομα τὸ ἀληθινὸν τὸ παραδιδόμενον τοῖς προφήταις $^4$ ) Ἰςραήλ. $^5$ )

Dazu stellt sich dann wieder ein metrisches Stück derselben Hs. v. 473 ff.:

καλῶ τε τὸν κτίταντα τῆν καὶ οὐρανόν ἔταξας ὀττᾶ, πᾶταν τάρκα, πνεῦμα πᾶν,

<sup>1)</sup> Die noch unerkannten Verse sind stark verwischt, die Herstellung kann deshalb nicht sicher gehen und z. T. nur Annäherndes geben. Die laxe metrische Form darf man natürlich nicht verbessern wollen. 1 θεόν habe ich zugesetzt. 2 και ουρανον Pap. 3 cu ει οςοροννωφριςον ουδεις ειδε πωποτε cu ει ιαβας cu ει ιαπως Pap.; einen Ἰάβης oder ähnliche Namen zu suchen, würde überflüssig sein; es sind mystische Spielereien, die beliebig eingesetzt wurden. Ὀςοροννωφρις ist wol aus Osiris (wie viele Namen: Ὀςορόηρις Ὀςορμνευϊς etc.) und Hor- nub — 'der goldene Horus', Gottheit der Morgensonne, zusammengesetzt und ist hier Name des großen schöpferischen Sonnengottes, jetzt auch auf der ersten der neuen cyprischen Bleitafeln (S. 49 Anm.) Οιςωρνοφρις Ουςραπιω. 5 cu διεκρεινας και το αδικον Pap. 6 cu εποιηςας θηλυ και αρρεν Pap. 7 cu εδειξας αποραν και καρπους cu εποιηςας Pap. ἐποίηςας am Schluß des Verses wird kaum richtig sein. 8 τους ανθρωπους αλληλο φιλειν και αλληλο μιςειν Pap.

<sup>2)</sup> ιστραηλ Ραρ.

<sup>3)</sup> Φαραώ?

<sup>4)</sup> προφη<sup>τ</sup> Рар.

<sup>5)</sup> ιστραηλ Ραρ.

cτήςας θάλαςςαν, παςςαλεύων οὐρανόν,
δ χωρίςας τὸ φῶς ἀπὸ τοῦ ςκότους θεός,
δ μέγας Νοῦς ἔννομος ὁ διοικῶν τὸ πᾶν ἀεί,
ἀιωνόφθαλμος δαίμων, δαιμόνων θεός,
θεῶν ὁ κύριος, τῶν πνευμάτων ἄναξ,
ὁ ἀπλάνητος Αἰών, εἰςάκουέ μου.
ἐγὼ καλῶ ςε τὸν δυνάςτην τῶν θεῶν,
10 ὑψιβρεμέτα Ζεῦ, Ζεῦ τύραννε, ᾿Αδωναῖ.¹)

κύριε 'Ιαωουηε, ετώ εἰμι ὁ επικαλούμενός τε τυριττὶ θεὸν μέταν Ζααλαηριφρου καὶ τὸ μὴ παρακούτης τῆς φωνῆς έβραιτὶ ἀβλαναθαναλβα. Dann folgt 'Ιάω Cαβαὼθ 'Αδωναὶ 'Αβραάμ und ähnliches und noch v. 496 αἰωνόβιε κότμου τὸ διάδημα παντὸς κατέχων.

Ζεῦ, φύσεως ἀρχηγέ, νόμου μέτα πάντα κυβερνῶν und den Psalm der Naassener (bei Usener altgriech. Versbau S. 94) v. 1: Νόμος ἡν γενικὸς τοῦ παντὸς ὁ πρωτοτόκος νόος

<sup>1)</sup> Auch diese noch unbemerkten Verse suche ich herzustellen. Die Ergänzungen der oft verkürzten Sätze können natürlich nur mehr oder weniger Wahrscheinlichkeit beanspruchen. 1 f. επικαλουμαι ce τον κτιςαντα την και οςτα και παςαν ςαρκα και παν πνευμα Ραρ. Επικαλούμαι ist der stehende Anfang der Beschwörungen und deshalb auch hier von dem Magier geschrieben. Vielleicht ist die ganze Akkusativkonstruktion κτίςαντα κτλ. so erst hineingekommen, denn v. 3 ist die Notwendigkeit der Nominative deutlich; durch das nur ganz vermutungsweise eingesetzte ἔταξας habe ich zu helfen gesucht.. καὶ οὐρανόν ist der notwendige Zusatz wie in dem vorigen Hymnus. Gen. I 1: ἐν ἀρχή ἐποίητεν ὁ θεὸς τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν τῆν. Die folgenden Verse führen das noch aus. 3 και τον στησαντα την θαλασσαν και σαλευων τον ουρανον Pap. καί σαλεύων οὐρανόν passt hier nicht in den Gedanken, deshalb muss in KAI CAΛΕΥΩΝ stecken ΠΑCCAΛΕΥΩΝ: der den Himmel anheftet, befestigt. 4 θεός des Verses wegen zugesetzt. Gen. Ι 5 καὶ διεχώριςεν ό θεὸς ἀνὰ μέςον του φωτός και άνά μέςον του ςκότους. 5 ο μεγας νους εννομος ο το παν διοικων Pap. ἀεί wird ausgefallen sein vor dem folgenden αιωνοφθαλμος; zum Gedanken vergleiche den Hymnus des Kleanthes auf Zeus (Stob. ecl. I p. 30) v. 2:

<sup>7</sup> ἄναξ habe ich zugesetzt. 8 f. ο απλανητος αιων ιαωουηι ειςακουςον μου της φωνης επικαλουμαι τε τον δυναςτην των θεων Pap. εἰςάκους μου τῆς φωνῆς wie ἐπικαλουμαί τε sind stehende Formeln dieser Texte. Es ist fraglich, ob ein εἰςάκους μου dem zugrundeliegenden Hymnus zuzuschreiben ist. 10 ὑψιβρεμέτης ist stehendes Beiwort des Zeus bei Homer II. I 354; XII 68 Hesiod theog. 568 u. s. f. αδαιναι Pap. άδωναί Wessely.

Der Grundstock dieser doxologischen Psalmodieen, wie er auch in den Orakeln später Zeit immer wieder zu entdecken ist1), geht allerdings auf die Überlieferungen der Juden zurück; man braucht sich nur des mannichfachen Preises des Schöpfers in der Genesis, den Propheten und namentlich in den Psalmen (z. B. CIV) zu erinnern, der auch im Anfange eines der ältesten psalmodischen Lieder der christlichen Gemeinde, die wir kennen, wiederkehrt act. apost. IV 24 δέςποτα cù δ θεὸς δ ποιήςας τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν τῆν καὶ τὴν θάλαςςαν καὶ πάντα τὰ ἐν αὐτοῖς. Aber in all jenen Versen sieht die Verschmelzung mit Hellenischem und Hellenistischem der flüchtigste Betrachter und, wer näher zusieht, genießt einen weiten Ausblick in das Treiben dieser späten Litteratur. Wir sehen, wie bald die Hellenen ihren Hermes, bald die Juden ihren Moses als Autorität herbeiholen, und der dritte im Bunde ist der Thot der Ägypter, von dem es in dem gleichen Texte v. 240 heisst έγώ είμι Θωΰθ, φαρμάκων καὶ γραμμάτων εύρετής.2) Wie Moses und Hermes-Thot identificirt wurden<sup>3</sup>), lehren aufs beste die Explikationen des Artapanos bei Eusebius praep. evang. IX 17: da ist Moses Erfinder der Schrift, er befiehlt die Verehrung des Ibis und Hermopolis ist von ihm erbaut; Hermes, der Hermeneut der Götter, Thot, der heilige Schriftsteller der Ägypter, Moses und sogar Moucaîoc - alle gehen durcheinander und am Ende wird Moses noch der Lehrer des Orpheus!4) Und dass das nicht blos einmal ein semitisches Gehirn zu Ehren des Moses zusammengeschwindelt hat, sehen wir ja deutlich genug; eine ganze Bücherei unter jenen hohen Titeln kann uns noch ihre Offenbarungen spenden: neben den hermetischen Schriften, den Orphica und den ägyptischen Thotbüchern haben wir ja das achte Buch Mosis, eins von den vielen, mit denen der alte Prophet Jahves das wundersüchtige

Vgl. die χρηςμοὶ τῶν Ἑλληνικῶν θεῶν in Bureschs Klaros S. 117, 19 ff. u. sonst.

Er wird angerufen ἵνα διαγνῶ τὰ ἐν ταις ψυχαις ἀπάντων τῶν Αἰγυπτίων, 'Ελλήνων, Cύρων, Αἰθιόπων παντός τε γένους και παντὸς ἔθνους ν. 249 ff.

<sup>3)</sup> Thot-Mosis war auch ein häufiger Name.

<sup>4)</sup> Freudenthal hellenistische Studien II 153 ff.

Völkergewimmel an der Mareotis beglückt hat.¹) Einige werden noch in demselben Buche citirt, ein zehntes Buch (XXV 33), eine Κλείς (I 19; XXIX 34. II 16. VI 17. IX 39. X 41. XVI 41), Cεληνιακή (XXV 33) 'Αρχαγγελική (XXII 22). Doch genug von diesen schriftstellerischen Kollegen des Hermes; wie wenig sich ihr geistiges 'Eigentum' schied, lehren auch die eben behandelten Sätze; mochten anfangs auch die Juden auf Mosis, die Griechen auf Hermes' Namen geschrieben haben — es ging alles in einem 'hellenistischen' Chaos auf; die Griechen hatten noch immer die flinksten Federn und die Jünger des Mosis konnten den Hermes mit dem μαρςίππιον auch brauchen. Am Ende war er ja gleich dem großen Jao selbst geworden.

Es ist Zeit, dass wir unsers Hermes Noûc, δι' οῦ τὰ πάντα μεθερμήνευςται wieder gedenken. Schon ist uns auf unserem Wege der Έρμης als Λόγος und Noûc und zugleich als Licht und Feuer mehrfach begegnet, namentlich in der Hymnodie des Hermes selbst. Über den Aóroc und Noûc. der bei den Orphikern die Μονάς (die Έπτάς ist τὸ κατὰ νοῦν φῶc) und gleich Dionysos ist2), denen auch Hermes λόγου προφῆτα heisst (Hymn. XXVIII)3), der in den Weltgebäuden der Gnostiker eine bedeutende Stelle hat, brauche ich nicht ausführlicher zu werden, darf aber nicht ganz die naassenische Lehre vom Hermes Logios verschweigen: Hippol. V 7: Κυλλήνιον δὲ διαφερόντως τιμώντες Λόγιόν φαςιν. 'Ο γὰρ Ερμής έςτι λόγος δ έρμηνεὺς ὢν καὶ δημιουργός τῶν γεγονότων όμου και γινομένων και ἐςομένων παρ' αὐτοῖς τιμώμενος **ἔCTηκ**ε τοιούτω τινὶ κεχαρακτηρι**ς**μένος **c**χήματι, ὅπερ ἐ**c**τὶν αἰδοῖον ἀνθρώπου ἀπὸ τῶν κάτω ἐπὶ τὰ ἄνω δρμὴν ἔχον.4)

Wenn ich endlich noch hinzufüge, was nach Eusebius

<sup>1)</sup> Weiteres über Moses bei den Alchymisten u. s. w. siehe Jahrb, f. Phil. Suppl. XVI p. 755,

<sup>2)</sup> fragm. 148 Prokl. in Plat. Tim. III 168 C; fragm. 206 Macrob. in somn. Scip. I 12.

<sup>3)</sup> Auch Plutarch erklärt den Hermes als λόγος de Is. et Os. LIV.

<sup>4)</sup> Es ist sehr merkwürdig, dass wirklich gerade das kyllenische Tempelbild nach Artemidor I 43, 6 ein αἰδοῖον δεδημιουργημένον λόγψ τινὶ φυσικῷ hatte. Von dem alten Kultbild des elischen Kyllene Pausan. VI 26, 5 u. Roscher im Lex. I Sp. 2392 u. 2842.

praep. evang. III 11 auch Porphyrius gesagt hat: τοῦ δὲ λόγου τῶν πάντων ποιητικοῦ τε καὶ έρμηνευτικοῦ ὁ Ερμῆς παρα**ετατικός.** 'Ο δὲ ἐγτεταμένος 'Ερμής δηλοῖ τὴν εὐτονίαν, δείκνυςι δὲ καὶ τὸν cπερματικὸν λόγον τὸν διήκοντα διὰ πάντων - soll ich dann noch sagen, zu welchem Ende ich auch hier kommen wollte: dass auch die Geschichte dieser Mythenallegorie und Etymologie<sup>1</sup>) zu den Stoikern zurückführt? Plato hatte zuerst im Kratylos den Namen von εἴρω und μήcαcθαι abgeleitet, auch mit dem Worte έρμηνεύς gespielt<sup>2</sup>) und ihn als den Gott der Rede und Vernunft gedacht; die Stoiker aber hatten das erst weiter gebildet, wie es Cornutus 16 und Pseudoplut. de vita et poesi Hom. 126 noch bis ins einzelne beweisen. lebendig diese Auffassung in der ganzen griechischen Welt späterhin gewesen sein mag, selbst im Volke, illustrirt es aufs schönste, dass die Leute (οἱ ὄχλοι!) von Lystra den Barnabas Zeus, den Paulus aber Hermes nannten ἐπειδή αὐτὸς ἦν δ ήγούμενος τοῦ λόγου.8)

Wenn ich zu der folgenden Schöpfung übergehe, der Γέννα πάντων κρατοῦςα ςποράν, δι' ἡς τὰ πάντα ἐςπάρη, wird der Leser schon den Gedanken an die πανςπερμία der Stoiker vorwegnehmen. Wir müssen ja in dieser Γέννα die alte Aphrodite Genetrix erkennen, von der schon Euripides sagt Hippol. 448 ff.:

πάντα δ' ἐκ ταύτης ἔφυ, ἥδ' ἐςτὶν ἡ ςπείρουςα κὰνιεῖς' ἔρον, οῦ πάντες ἐςμὲν οἱ κατὰ χθόν' ἔκγονοι,

bis zu dem hohen Liede von der großen Weltgöttin bei Lukrez

<sup>1)</sup> Sie war denn eben in Verbindung mit den späteren Ausdeutungen auch den Neuplatonikern besonders genehm. Auch bei Plotin war Hermes die intelligible Form des λόγος Zeller a. a. O. III, 2, 624, das Beiwort ὁ λόγιος für Hermes steht erst bei Plutarch, Lucian, Iamblich etc.

Die Etymologie 'Ερμής — έρμηνεύς steht bei Diod I 16, im orph.
 Hymn. auf Herm. XXVIII έρμηνεῦ, aber auch schon Plat. Kratyl. 407 E.

<sup>3)</sup> act. ap. XIV 12. Vgl. auch Strabo II 101; die Beredsamkeit des Hermes war nun allbekannt.

per te quoniam genus omne animantum concipitur visitque exortum lumina solis.

Sie heisst denn auch im orphischen Hymnus LV 2 γενέτειρα θεά, - πάντα γὰρ ἐκ cέθεν ἐςτίν, ν. 12 γεννοδότειρα, γεννᾶς δὲ τὰ πάντα. Diese Γέννα, die unbestimmte Allegorie, wie man sie nun liebte an Stelle der alten Götter zu setzen, finde ich nur noch¹) als Γενεά bei den Naassenern²), die auch von dem άρχέγονον cπέρμα reden, ähnlich wie die Doketen und Basileides 5), der von einem cπέρμα τι εν έχον πασαν εν έαυτψ την τοῦ κότμου παντπερμίαν<sup>4</sup>) spricht, und in den seltsamen 'phönikischen' Kosmogonieen, die nach Philo von Byblos bei Eusebius<sup>5</sup>) stehen. Da ist Γενεά die Tochter des Aἰών oder Πρωτόγονος; dort sind Söhne des Aἰών Πῦρ, Φλόξ und Φῶc, da kommt die Είμαρμένη und Κρόνος vor und ein Sonnengott Βεελεάμης. 6) Ich darf auf diese den unsrigen gar nicht ferne stehenden kosmogonischen Stücke nicht näher eingehen, da ich ja über die Phoenicia nicht zu urteilen im stande bin - ich will nur sagen, dass es mir wenigstens feststeht: die theogonischen Geschichten, die man mit dem Namen Sanchuniathon gerade so geschmückt hat wie andre mit dem des Hermes oder Moses, sind ganz aus demselben hellenistischen Dunstkreis gekommen wie diese<sup>7</sup>), ob man in jenen nun 'gnostische'

<sup>1)</sup> Mit Rücksicht auf oben verfolgte Zusammenhänge sei ein Fervotoc angeführt, eine Gottheit der Heliopoliten in Löwengestalt, wie Damasc. v. Isid. 203 angiebt.

<sup>2)</sup> Hippol. V, 7 μία δὲ ἡ ἀβαςίλευτος Γενεὰ ἡ ἄνω γενομένη, ὅπου, φηςίν, ἐςτὶ Μαριὰμ ἡ ζητουμένη etc.

<sup>3)</sup> Hippol. V.

<sup>4)</sup> Uhlhorn basilid. Syst. verweist S. 12 ff. für den kosmogonischen Naturprozefs auch auf die Stoa.

<sup>5)</sup> Praep. evang. I 9, 10. IV 16.

<sup>6)</sup> Derselbe wie der βααλcάμης, der z. B. im Leidener Pap. bei mir p. 818 und pap. Par. v. 1019. v. 1061 vorkommt. Balsamus dominus caeli Kopp pal. crit. § 106, 578. Die 4 Brüder (an andrer Stelle) Kasios, Libanos, Antilibanos und Brady, personificirte Gewürze, (Gruppe S. 354) haben ihre Analogie in der Göttin Ζμύρνα, die pap. Par. v. 1496 angerufen wird.

<sup>7)</sup> Auf einen umarbeitenden Hellenisten kommt nun auch Gruppes Analyse Culte u. Mythen S. 351—409 zurück. Mit der Zurückweisung gnostischer Elemente macht dieser sich überflüssige Mühe, wie ich

Einflüsse finden will oder nicht: dass sie das sind, was man 'gnostisch' zu nennen pflegt, wenn man nicht an die einzelnen Systeme, sondern an den Charakter und die mythologischen Formen dieser Weltdichtungen denkt, kann niemand leugnen. Wir befinden uns ja mit jenem Herennius Philo in diesem 2. Jahrhundert! Solche Sachen hat nicht der Grammatiker erfunden oder 'gefälscht', die hat er aus den Kulten, ihren heiligen Schriften und Traditionen. Wer weiß denn, was für hellenistisch-gnostische θίαcoι damals an Asiens Küsten ihr Wesen trieben!

So steht neben dem λόγος (ςπερματικός) die große Säemutter, die den Samen hat, mit dem das All gesät wird. Und auch bei der folgenden Gestalt brauchen wir den Blick noch nicht von der stoischen Gedankenwelt abzuwenden: die Μοῖρα μηνύουςα ἐν ἐαυτῆ τὸ δίκαιον εἶναι, von der es heißst: πάντα δὲ ὑπὸ cὲ ἔςται τὰ ἐν κόςμψ καὶ πρώτη τὸ ςκῆπτρον ἔλαβε τοῦ κόςμου, nötigt ja jeden an die stoische Εἰμαρμένη zu denken, die identisch ist mit ᾿Ανάγκη, Πεπρωμένη, ᾿Αδράςτεια, Μοῖρα, welche die gerechte und unverbrüchliche Fügung des weltbeherrschenden Schicksals darstellen.¹) Von da kommt die bedeutende Stellung der Adrasteia bei den Orphikern²), daher kommt es, wenn in ihrem Preislied auf Φύςις diese v. 26 genannt wird³):

πανδαμάτειρα, Πεπρωμένη, Αίτα, πυρίπνους άίδιος ζωή ήδ' άθανάτη τε Πρόνοια.

Daher kommt wiederum auch die Μοῖρα, die ἀνάγκη τῆς γενέςεως, bei den Peraten des Hippolytos<sup>4</sup>) und noch z. T. die Lehre der nachvalentinischen Pistis Sophia, daſs die μοῖρα fortwährend als der böse Feind des Menschen hinter ihm geht, bis die Zeit gekommen ist, da ein wildes Tier oder eine Schlange

meine, S. 394 ff. Bedenken meinerseits gegen Gruppes Deduktionen von alten phönikischen Vorlagen u. dgl. haben solcher Fülle der Gelehrsamkeit gegenüber keinen Wert; ich kann diesen Dingen nicht folgen.

Stob. ecl. p. 78, 15 vom Stoiker Antipater θεόν ἀπεφαίνετο τὴν Εἰμαρμένην. Chrysipp bei Stob. I 180, bei Plutarch de stoic. repugn. 47, 5. Kornutos 13. Siehe Posnansky Nemesis u. Adrasteia S. 72 ff.

<sup>2)</sup> fragm. 36, 109, 110.

<sup>3)</sup> Bei den Stoikern war Ζεύς, φύσις, είμαρμένη eins.

<sup>4)</sup> V 16.

wider ihn fährt und ihm nach der großen είμαρμένη den Tod bereitet. 1) Wenn wir nun gar in unsrer Urkunde weiter lesen von dem Streite des Hermes mit Moîpa, wessen die Gerechtigkeit sei, αὐτῶν δὲ μαχομένων ὁ θεὸς ἔφη αὐτοῖς. 'ἐξ ἀμφοτέρων τὸ δίκαιον φανήςεται', so erkennen wir zwar, dass diesem Bilde vom Zusammenwirken des Noûc und der Einaphéyn zur Gerechtigkeit die blasse Abstraktion des alten Satzes zu Grunde liegt, der schon von Leukippos berichtet wird 2): οὐδὲν χρῆμα μάτην γίγνεται, άλλά πάντα έκ λόγου τε καὶ ὑπ' ἀνάγκης, wie denn Plato im Timaios3) sagt: μεμιγμένη γαρ οὖν ή τοῦδε τοῦ κόςμου τένεςις ἐξ ἀνάγκης τε καὶ νοῦ ςυςτάςεως ἐγεννήθη, νοῦ δὲ ἀνάγκης ἄρχοντος; aber von den Stoikern erst wurde die Frage aufs lebhafteste immer wieder aufgeworfen, wie die Vorsehung, die πρόνοια, und das Geschick, die είμαρμένη, die mit einander stritten, zu versöhnen seien: von Kleanthes an schreiben sie darüber, Chrysipp schrieb περί προνοίας und περί είμαρμένης u. s. f.4) Hier hat man diese Abstraktionen im schönen plastischen Bilde vom Kampf des Hermes-Noûc und der Moira, dessen Allegorie freilich durchsichtig genug ist. Der Fortgang jener Spekulation ist nicht blos bei den Orphikern zu sehen für die Proklus zu Plat. Tim. 158E anführt: τὸ πᾶν έκ νοῦ καὶ ἀνάγκης ἐςτίνδ); am eifrigsten ventilirten das stoische Problem die Verfasser der hermetischen Schriften. So wird da 6) gefragt τίνα έςτι τὰ κατὰ πρόνοιαν και τίνα κατ' ἀνάγκην δμοίως καὶ καθ' εἱμαρμένην; namentlich im zwölften Stücke des Poimandres setzt Hermes seinem Sohne Tat das Verhältnis von Noûc und είμαρμένη auseinander und mutet ihm unter anderm über das Verhältnis von Schuld und Strafe den tiefsinnigen

<sup>1)</sup> p. 345. 347. 350 vgl. 285, 287, 290, so auch pap. Par. v. 2325 πρίν cε μοῖρα καταλάβη. In den Sinn der μοῖρα spielt auch Astrologisches hinein. Wie jeder seine μοῖρα hat, die in der Pist. Soph. als Todesgeist gefaßt ist, hat im pap. Leid. p. 807 meiner Ausg. jeder seine Νέμετις, die mit ihm διατρίβει τὴν πᾶταν ὥραν.

<sup>2)</sup> Stob. ecl. p. 72, 7 èν τῷ περὶ No0.

<sup>3)</sup> p. 48 A.

<sup>4)</sup> Weiteres bei Zeller III 1 p. 143, 2, 3. 157 f. 160 f. IIl, 2 p. 229, 6.

<sup>5)</sup> Auch dem Anruf der πρόνοια und τύχη zugleich (pap. Par. v. 32) liegt dasselbe zu Grunde.

<sup>6)</sup> Έρμου πρός τὸν υἱὸν Stob. ecl. p. 73, 8.

Satz zu: καὶ διὰ τοῦτο δρῷ ἵνα πάθη δ πάςχει ὅτι ἔδραςε. Stoische Bestandteile verrät es am allerdeutlichsten, dass von dem προφορικὸς λόγος ausdrücklich gesprochen wird. Überhaupt waren aber auch die Neuplatoniker über diese Frage noch nicht beruhigt; viel hat z. B. Proklus darüber zu sagen in seinem Kommentar zur platonischen Republik.¹)

Der sechste Gott der sieben Weltherrscher ist Κρόνος. Seine düstere furchtbare Gestalt mit ihren Taten und Schicksalen ist auch in dieser Zeit noch nicht in Vergessenheit gekommen. ὧ τὰ ἀνόμιμα ἐγένετο ὑπὸ τοῦ ἰδίου τέκνου steht pap. Par. v. 3100 und ebenda v. 2314 ff.:

Αἰὼν κραδαίνει, Οὐρανὸς κινήςεται, Κρόνος φοβηθεὶς coῦ τὸν νοῦν βεβιαςμένον πέφευτ' ἐς "Αιδην νερτέρων ἐπίςκοπος.<sup>2</sup>)

Wie auch Athenagoras ) noch berichtet, dass die Orphiker erzählten von dem Κρόνος, ὡς ἐξέτεμε τὰ αἰδοῖα τοῦ πατρὸς καὶ κατέρριψεν αὐτὸν ἀπὸ τοῦ ἄρματος καὶ ὡς ἐτεκτοκτόνει τῶν παίδων τοὺς ἄρρενας, Ζεὺς δὲ ὅτι τὸν μὲν πατέρα δήςας κατεταρτάρως ), Κρόνος sei betrunken eingeschlafen und δεθεὶς ἐκτέμνεται 'τέμνων καὶ τεμνόμενος' ὡς φηςιν ὁ μῦθος ) So ist Κρόνος zum Ταρταροῦχος geworden und zum Herrscher des Totenreichs: das ist er in den plastischen Darstellungen, der düstere König der Tiefe mit herabhängenden Stirnlocken und

<sup>1)</sup> Pitra Anal. sacra spic. Sol. par. V p. 144 sqq.

<sup>2) 1</sup> κινηθηςεται ουρανος Pap. verbessert von Wessely. 2 τον βεβιαςμένον cou νουν Pap. coû τε νοῦν βεβιαςμένον Wessely, mir unverständlich. 3 πεφευγε εις Pap.

<sup>3)</sup> Leg. pro Christ. 295 Cff. orph. fragm. 41.

<sup>4)</sup> Es giebt immerhin zu denken, dass der Kronosmythus, der gewiss nicht ursprünglich hellenisch ist (Preller-Robert griech. Myth. S. 52), sich fast genau so im ägyptischen Altertum findet; Osiris im Totenbuch: 'ich habe meinen Vater Qeb (Kronos) und meine Mutter Nut an jenem Tage der großen Verstümmelung eingeschlossen.' Vgl. die Sage von der Selbstverstümmelung des Ra; aus den herabfallenden Blutstropsen entstehen die Götter. Brugsch S. 581.

<sup>5)</sup> Prokl. zu Plat. Krat. p. 59. Vgl. ebd. p. 66. Porphyr. de antr. nymph. cap. 16. Prokl. in Plat. Polit p. 388: φαγών δολόες τον έδωδην κειτο μέγα ρέγκων wie Polyphem. orph. fragm. 113 ff.

verhülltem Hinterhaupte. 1) Darum riesen ihn auch die Beschwörer gern an 2) und die Fesseln, mit denen ihn die Sage gebunden werden lies, hatten ihre magische Bedeutung. pap. Par. v. 2326 f.:

ποίητον, δ λέγω, Ταρταρούχε παρθένε<sup>3</sup>), ἔδητα δετμοῖτ τοῖτ Κρόνου τὸν τὸν πόλον.

Die unzerreissbaren Bande haben freilich wie der 'Allverschlinger' andern Allegorieen dienen müssen, die wir im orphischen Hymnus VIII 3 ff. am deutlichsten erkennen:

δο δαπανάς μεν απαντα και αύξεις εμπαλιν αύτός, δεςμούς ἀρρήκτους δο έχεις κατ' ἀπείρονα κόςμον, αιώνος, Κρόνε, παγγενέτορ. —

Ich brauche nicht von diesem Χρόνος der Orphiker zu reden, dessen Gestalt — ἐκ δὲ ἐκατέρων ἐγεννήθη ζῷον δράκων προςπεφυκυῖαν ἔχων κεφαλὴν λέοντος, διὰ μέςου δὲ αὐτῶν θεοῦ πρόςωπον ὄνομα 'Ηρακλῆς καὶ Χρόνος ') — für uns sehr durchsichtig diesen Gott der Zeit mit dem großen Gott des Feuers, des Lichts und der Sonne ) in eins verbindet. ) Das Gegenstück zu den Sätzen, die Proklus zu Plat. Krat. p. 64 aus einer orphischen Kosmogonie ausschreibt, die den Chronos als πρώτην πάντων αἰτίαν ansieht: Χρόνος δὲ ὑπὸ 'Ορφέως ὀνομάζεται κατὰ δή τινα θαυμαςτὴν ἀναλογίαν γεννήςεις γὰρ ὁ θεολόγος τῶν ἀγεννήτων μυςτικὰς παραδούς, κατὰ τὸ αἴτιον τῆς ἐκφάν-ςεως τῶν θείων Χρόνον ςυμβολικῶς ἀνόμαςεν ὅπου γὰρ γένεςις ἐκεῖ καὶ Χρόνος . . εἴθ' ὅτι πάςης γενέςεως αἴτιον προϋπάρχων εἴθ' ὅτι τὰ ὄντως ὄντα γινόμενα παραδιδούς, ἵνα τὴν τάξιν ἐνδείξηται αὐτῶν, und zu der orphischen Gleichsetzung des Kronos

<sup>1)</sup> Baumeister Denkm. II 798.

<sup>2)</sup> In wieder ganz anderm Sinne heißt es auf den erwähnten auf Cypern gefundenen neuen Bleitafeln immer: ἐξορκίζω ὑμᾶς τοὺς ἀπὸ Κρόνου ἐκτεθέντας θεούς.

<sup>8)</sup> Die Mondgöttin, Hekate.

<sup>4)</sup> Nach Athenag. leg. p. Chr. 294 C. Wir haben gar kein Recht, auch hier και ἄλλην ταύρου nach λέοντος einzusetzen, wie in den Angaben des Damaskios de prim. princ. p. 38 steht.

 <sup>∇</sup>gl. ἐγιὐ εἰμι Κρόνος ὁ δεδειχιὐς φῶς. pap. mag. in meiner Ausg.
 a. a. O. VII 22.

<sup>6)</sup> Zu Herakles in diesem Zusammenhang vgl. S. 52 Anm. 7. Kronos mit dem Löwen Preller-Robert griech. Myth. S. 54 Anm. 1.

mit dem Meere 1), findet sich in den merkwürdigsten Lehren der Peraten, die, wie schon der alte Heraklit, ὕδωρ gleich φθορά setzten und lehrten<sup>2</sup>): τὸν Κρόνον οὐδεὶς τῶν ἐν τενέςει καθεςτεώτων διαφυγείν δύναται· πάςη γάρ γενέςει πρός τὸ ὑποπεςείν τῆ φθορά αἴτιος ἐφέςτηκεν ὁ Κρόνος καὶ οὐκ ἂν γένοιτο γένεςις, ἐν ἡ Κρόνος αὐκ ἐμποδίζη.8) Da ist Κρόνος nicht der Urheber, sondern der Vernichter aller Genesis und das ist wieder der Einfluss der Astrologie, die den Planeten Koovoc (Saturnus) als das verderbenbringende feindselige Gestirn bezeichnete.4) Aus den bei den Peraten δοξαζομένοις βίβλοις führt Hippolyt wörtlich an 5): ταύτην τὴν δύναμιν (θάλαςςαν) ἡ ἀγνωςία ἐκάλεςε Κρόνον, δεςμοῖς φρουρούμενον, ἐπεὶ ἔςφιγγε τὸ ςύμπλεγμα τοῦ πυκνού καὶ όμιχλώδους ἀδήλου ςκοτεινού Ταρτάρου — ein unverfälschtes Stück aus den Schriften jener gnostischen Schlangenverehrer, das einen unmittelbaren Blick zu tun gestattet in die Polemik jener um ihre phantastischen Dogmen eifernden Mystiker. Oder sind die Leute der άγνωςία (die Nicht-Gnostiker), nicht die Orpheotelesten? Wir sahen es ja, dass sie diese Lehren vertraten. So entstiegen um die Wette krankhafte Gebilde den Fieberphantasieen des sterbenden griechischen Glaubens - die Todesstarre war nahe. Ich kann es mir nicht versagen, noch eine μαντεία Κρονική aus dem Pariser Papyrus

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 29.

<sup>2)</sup> Hippol. V 16.

<sup>8)</sup> Dann werden wieder Homerverse citiert (Od. V 184 ff.). Man erinnere sich der Homerverse, die auf magischen Täfelchen und in den Papyri stehen, und daß die Naassener ausdrücklich den Homer als Autorität für ihre Lehren und viele Verse von ihm citiren, um diese Rolle des Homer zu verstehen, die der Vergils im Mittelalter ähnlich ist. Allegorische Homerinterpretation war ja auch eine mit immer größerem Eifer gepflegte Tradition der Stoa.

<sup>4)</sup> Vgl. Möller Geschichte der griechischen Kosmologie S. 229. Properz IV 1, 104 grave Saturni sidus in omne caput. Lucan I 652 stella nocens. Juvenal VI 669 sidus triste. Macrob. Saturn. I 19. Starke Regengtisse, also das Wasser kommt von ihm Plin. II 39. Schon die alten Araber nannten den Saturn ein Gestirn von unheilbringendem Einflusse. Vgl. auch Amos V 26. Bei den griechischen Astrologen steht viel davon. Interessant ist es, dass da auch das Blei sein Metall ist — und auf Bleitäfelchen fluchte man Unheil an.

<sup>5)</sup> V 14.

herzusetzen, die so recht zeigt, zu welchen Misbildungen und sei es widerlichen sei es lächerlichen Fratzen sich die alten und uralten Züge des Mythus verzerrten.

ν. 3086 ff. μαντεία Κρονική ζητουμένη καλουμένη μυλάριον λαβών άλὸς χοίνικας δύο άληθέτω χειρομυλίψ λέγων τὸν λόγον πολλάκις, ἔως ὁ θεός¹) τοι όφθη. πράςςε δὲ νυκτὸς ἐν τόπψ, ὅπου χόρτος φύει. ἐὰν δὲ λέγοντος ἀκούςης βάτης βαρείας καὶ τύνκρουςιν ειδήρου, ὁ θεὸς²) ἔρχεται ἀλύςεςι πεφρουρημένος ἄρπην κρατῶν. τὰ δὲ μὴ πτοηθής φυλαςτομένος τῷ φυλακτηρίψ τῷ τοι δηλωθητομένψ. ἴςθι δὲ τινδόνα καθαρὰν περιβεβλημένος Ἰςιακῷ τχήματι. ἐπίθυε δὲ τῷ θεῷ τφάγνον³) μετὰ αἰλούρου⁴) καρδίας καὶ κόπρου ἱππίας. ὁ δὲ λόγος⁵) ὁ λεγόμενος ἀλήθοντός τοῦ ἐςτιν οῦτος λόγος⁵). 'ςε καλῶ τὸν μέγαν ἄγιον τὸν κτίςαντα τῆν τύμπαςαν οἰκουμένην, ῷ τὰ ἀνόμιμα ⁶) ἐγένετο ὑπὸ τοῦ ἰδίου τέκνου, δν ὁ "Ηλιος ἀδαμαντίνοις²) κατέδηςε δεςμοῖς, ἵνα μὴ τὸ πᾶν τυγχυθή ἀρςενόθηλυδ), βροντοκεραυνοπάτωρθ), δς καὶ τῶν ὑπὸ τῆν κατέχεις αιεοι παίδολις¹0), φρενοτειχειὸω ςτυγάδης¹1) τανκλεον γενέ-

<sup>1)</sup>  $\overline{\theta c}$  Pap. 2)  $\overline{\theta c}$  Pap.

<sup>3)</sup> cφάγνος nach Dioscorid. I 19 auch = ἀςπάλαθος, das auch ein aus dem Dornstrauch gewonnenes Gewürz bezeichnet. (Sonst wäre cφάγιον zu schreiben.)

<sup>4)</sup> αλουρου Ραρ.

<sup>5)</sup> o Pap.

<sup>6)</sup> ανομημα Ραρ.

<sup>7)</sup> αδαμαντινις Ραρ.

<sup>8)</sup> Man gedenke hier der orphischen mannweiblichen Gestalten fragm. 36, 38 und dieser in den orientalischen Mythologemen so häufigen kosmologischen Doppelgestalten. Auch bei Stoikern findet sich eine mannweibliche höchste Gottheit Serv. zu Verg. Aen. IV 638.

<sup>9)</sup> Man beachte den Rest metrischer Form, die dieses Mühlenlied gewiß gehabt hat.

<sup>10)</sup> παιδαλις Pap. Weiter unten παιδολις. Es ist Kurzform zu παιδολέτωρ (Brugmann Grundrifs II 38 f.); παιδόλης, μαινόλης (auch von Dionysos im 44. und 52. orph. Hymn.; Clem. Al. Protrept. II § 12; Διόνυςον μαινόλην δργιάζουςι βάκχοι) und φαινόλης (der leuchtende, vom Sonnengott): diese gleichklingenden Worte wurden zur Mühle hergeleiert.

<sup>11)</sup> cτυγαρόης Pap. Ob es eine Bildung Cτυγάρης sein soll oder cτυγνός, cτυγνέ "Αιδης oder cτυγερέ "Αιδης war, wie der Hades von Alters hieß? (Hom. Il. VIII 368; Od. II 135 u. s.) cτυγνός würde zu dem Kronostypus des Hadesgottes vorzüglich passen.

χρονα¹) κοιραψαϊ κηριδεν θαλαμνια²) όχεῦτα³) ανεδει, ἐλθὲ, δέςποτα, θεὲ⁴) καὶ λέγε ἐν ἀνάγκη περὶ τοῦ Δ πράγματος⁵). ἐγὼ γάρ εἰμι ὁ ἀποςταθείς τοι, παιδόλης μαινόλης μαινολιεύς². ταῦτά ἐςτι τὰ λεγόμενα τοῦ άλὸς ἀληθομένου. ἔςτιν δὲ αὐτοῦ ὁ ἐπάναγκος λόγος 'ἐνδοβρις κοδηριευς⁵) ἀνκρυριεύς²) ξαντομουλις.' ταῦτα λέγεις, ὅταν ἀπειλῶν εἰςέρχηται, ἵνα πραϋνθῆ καὶ εἴπη περὶ ὧν ἐπερωτιὰς. τὸ δὲ φυλακτήριον τὸ ζητούμενον αὐτοῦ· εἰς χοιρίαν κάθην³) γλῦφε Δία ἄρπην κρατοῦντα³) καὶ τὸ ὄνομα¹ο) τοῦτο· χθουμιλον. ἔςτω¹¹) δὲ ἡ κάθηδ³) ἀπὸ τοὸς μέλανος¹²) λεπροῦ ἐκτομιαίου. 'ἀπόλυςις ἀναεα ὸχεῦτα¹³) θαλαμνια, κηριδευ, κοιραψα, γενέχρονα, ςανηλον, ςτυγάδης χλειδω φραίνολε παίδολις ιαει. ἄπελθε, δέςποτα Κόςμου, προπατὴρ καὶ χώρηςον εἰς τοὺς ἰδίους τόπους, ἵνα ςυντηρηθῆ τὸ πᾶν. "Ίλεως ἡμῖν κύριε.'¹²)

<sup>1)</sup> Jedenfalls steckt χρόνος darin.

<sup>2)</sup> Vielleicht θαλλαςαίε - θαλάςςιε, oder θαλαμίτα - θαλάμιε zu θάλαμος?

<sup>3)</sup> Vgl. oben S. 25 Anm. 4. Kronos, gleich dem Wasser, der Gott der Zeiten, schwängert die Erde.

<sup>4)</sup> θε Pap.

<sup>5)</sup> Й Рар.

<sup>6)</sup> Sollte in κοδηριευς ein κολουριεύς stecken, zu κόλουρος, κολουρία u. s. f.?

<sup>7)</sup> Diesen Namen, der gewiss von ἀγκύρα kommt, versteht man, wenn man an die Identifikation des Kronos mit dem Meere denkt.

<sup>8)</sup> cπαθην, cπαθη Pap. Macrobius fügt, als er von Kρόνοc und Xρόνοc ganz die oben erwähnten Allegorieen ausführt, I 8, 9 hinzu: propter abscisorum pudendorum fabulam etiam nostri cum Saturnum uocitaverunt παρά την cάθην, quae membrum virile declarat veluti Sathunnum... falcem ei quidem aestimant attributam, quod tempus omnia metat etc., nach stoischen Quellen!

<sup>9)</sup> Man hat wieder genau die Beschreibung der Darstellung des Kronos, wie wir sie in zahlreichen Exemplaren namentlich der kleinen Kunst noch haben, besonders auf zahlreichen Gemmen. S. Baumeister II S. 798, Der Zusammenhang zwischen solchen Darstellungen und unsern Texten tritt uns immer wieder entgegen.

<sup>10) 🖬</sup> Pap.

<sup>11)</sup> ntw Pap.

<sup>12)</sup> Dass ein schwarzes Schwein genommen wird, zeigt, dass Kronos als Unterweltsgottheit gemeint ist.

<sup>13)</sup> охета Рар.

<sup>14) &</sup>quot;Ikewe in dieser und ähnlichen Verbindungen kommt oft auf Amuleten und Gemmen u. s. w. vor. Drexler a. a. O. S. 53 Anm. 1.

Zieht sich auch da die Vorstellung vom Χρόνος hindurch, den "Ηλιος mit diamantenen Fesseln bindet und der das All lenkt, und nimmt man vor allem noch einige Verse eines Hymnus an die Mondgöttin hinzu:

έκ τέο γὰρ πάντ' ἐττι καὶ εἰτ τὰ πάντα τελευτὰ· ἀέναον διάδημα τεοῖτ φορέειτ κροτάφοιτι, δετμοὺτ ἀρρήκτουτ ἀλύτουτ μεγάλοιο Κρόνοιο καὶ χρύτειον τκηπτρον ἑαῖτ κατέχειτ παλάμαιτι. γράμματα τῷ τκήπτρψ, ἅ γέ τοι Κρόνοτ ἀμφεχάραξεν, δῶκε δέ τοι φορέειν, ὄφρ' ἔμπεδα πάντα μένοιεν¹),

so ist nun auch das verständlich, was unsre Kosmogonie dem Kronos zuteilt: ἐφάνη Κρόνος κατέχων ςκῆπτρον μηνύον βαςιλείαν καὶ ἐπέδωκεν τῷ θεῷ τῶ πρωτοκτίστῳ τὸ σκήπτρον καὶ λαβών ἔφη: 'cù τὴν δόξαν τοῦ φωτὸς περιθέμενος ἔςη μετ' ἐμὲ ώς πρώτος ἐπιδούς μοι ςκήπτρον, πάντα δὲ ὑπὸ ςὲ ἔςται τὰ προόντα καὶ τὰ μέλλοντα, ἐν coì πᾶcα δύναμις ἔςται τοῦδε περιθεμένψ τοῦ φωτὸς τὴν δόξαν.' Kronos übergiebt sein Scepter, das die Herrschaft kündet, dem Sonnengott: der weist ihm die höchste Stelle an nach sich selbst und übergiebt ihm Vergangenheit und Zukunft. Kpóvoc ist der Gott der Zeit, und wer ist die Königin, die dann plötzlich genannt wird? Wenn wir es noch nicht wissen, lässt das Folgende keinen Zweifel: δ δὲ τρόπος τοῦ φωτὸς ἔδειξέν τινα αὖραν. ἔφη δ θεὸς τῆ βατιλίττη τὸ περιθεμένη τὴν αὖραν τοῦ φωτὸς ἔτη μετ' αὐτοῦ περιέχουςα τὰ πάντα, αὐξήςεις τῷ φωτὶ ἀπ' αὐτοῦ λαμβάνουςα καὶ πᾶν ἀπολήξεις δι' αὐτὸν, τύν τοι πάντα αὐξήτει καὶ μειωθήcεται; dann folgt derselbe mystische Name, der oben beim Sonnengotte genannt war. Es ist die alte 'regina caeli', von der es auch in dem vorhin citirten Hymnus heisst:

> ή χαροποῖς ταύροιςιν ἐφεζομένη βαςίλεια, Ἡελίου δρόμον ἶςον ἐν ἄρμαςιν ἱππεύουςα

und im orphischen Seleneliede v. 1 θεὰ βατίλεια, und v. 4 αὐξομένη καὶ λειπομένη. Und wird sie da χρόνου μήτηρ genannt, so mag sie hier neben den Κρόνος gestellt sein, der ja in

<sup>1)</sup> Pap. Par. v. 2838ff. Ebenda giebt Wessely zu dem ganzen Hymnus nach Abel p. 292 den vollständigsten Apparat.

Dieterich, Abraxas.

dem ihm gewidmeten orphischen Hymnus v. 7 heisst γέννα, φυή, μείωςι1), 'Ρέας πόςι, - δε ναίεις κατά πάντα μέρη κόςμοιο, γενάρχα, in Verschmelzung mit der Κρόνου cύλλεκτρος μάκαιρα, der παμβαςίλεια 'Ρέα<sup>2</sup>), deren Preis auch das orphische Hymnenbuch neben den des Kronos stellt und deren Auffassung als einer Mondgöttin auch da deutlich genug ist (z. B. φιλόδρομος, ἀερόμορφε, gerade wie im Selenehymnus v. 9 νυκτιδρόμος ἀερόφοιτι). Für die αὔρα, die an das Licht herantritt und sich darum legt, kann ich nur die stoische Anschauung anführen, dass im Monde das Licht weniger rein sei, indem das Feurige mit dem Luftigen gemischt erscheine; der Mond ist in der Ätherregion der Gestirne am nächsten der sie umgebenden niedern Luftregion.3) Und wenn ich nun noch darauf hinweise, dass die Deutung des Kronos als Chronos ein Gedanke der Stoiker ist4) und von da erst weiterhin bis zu den Orphikern, zu ihren Genossen und Nachfolgern kam, so lenken wir damit in die Gedankenbahn ein, auf die wir immer wieder gedrängt wurden.

Zu der dann folgenden Schöpfung der Seele könnte namentlich wegen des πάντα ἐκινήθη καὶ ἐπνευματώθη ἀκαταcxéτωc auf das πνεῦμα als bewegende Kraft bei eben jenen Philosophen verwiesen und in der Leitung der Seele durch Hermes-Noῦc das κατὰ λόγον ζῆν erkannt werden, aber ich will nur hinzufügen, daſs der Πύθιος δράκων, der sich dann als Geburt der Erde gegen den Gott erhebt, wie uns Macrobius Sat. I 17 <sup>5</sup>) ausdrücklich und ausführlich belehrt, von

So ist die Überlieferung beizubehalten, nicht mit Lennep und Abel φυής zu ändern. Vgl. auch Herm. Trism. Poimandr. XI 2: ἐνέργεια τοῦ χρόνου αὔξηςις καὶ μείωςις.

<sup>2)</sup> Orph. Hymn. XIV 5.

<sup>3)</sup> Plut, de facie in orbe lunae p. 921 f. Möller Kosmologie S. 19.

<sup>4)</sup> Plut. de Is. 32. Lobeck Agl. p. 470. Preller-Robert griech. Myth. S. 51. Eine Personificirung des Χρόνος aber war älter. Soph. El. 179 Χρόνος γάρ εὐμαρὴς θεός. Wenn sonst χρόνος πατὴρ πάντων u. dgl. genannt wird, braucht das doch eben nur 'die Zeit' zu sein. — Saturnus als Χρόνος auf späten Kaisermünzen Preller-Jordan röm. Myth. II S. 23, Anm. 3.

<sup>5)</sup> Macrob. sat. I 17, 50: ᾿Απόλλων Πύθιος οὐκ ἀπὸ τῆς πεύςεως.... sed ἀπὸ τοῦ πύθειν, id est cἡπειν quod nunquam sine vi caloris efficitur. Hinc ergo Πύθιον dictum aest mant: licet hoc nomen ex nece draconis in-

dem Stoiker Antipater auf Vorgänge bei der Weltbildung symbolisch gedeutet wurde: der Drache stelle die fauligen Dünste der anfangs noch sumpfigen Erde dar, die durch die Sonne überwunden werden.<sup>1</sup>)

Den Ursprung also einer Menge von Vorstellungen und Vorstellungsformen haben wir bei den Stoikern gefunden, nicht nur unsrer Schöpfungsgeschichte, die wir vorläufig ins zweite Jahrhundert n. Chr. verweisen konnten, sondern auch mannichfacher Mythen und Spekulationen der Orphiker und der Gnostiker. Freilich darf man sich nicht denken, ein 'Stoiker' oder 'Schüler der Stoa' habe diese Dinge an seinem Schreibtisch ausgebrütet: keiner von all diesen spätern Mystikern brauchte auch nur

ditum Graeci fabulentur: quae tamen fabula non abhorret ab intellectu naturalis archani: quod apparebit, si percurratur ordo qui de Apolline nascente narratur, sicut paulo superius enarraturum me esse promisi. Latonae Apollinem Dianamque pariturae Iuno dicitur obstitisse, sed, ubi quandoque partus effusus est, draconem ferunt, qui Πύθιος vocitabatur, invasisse cunas deorum, Apollinemque in prima infantia sagittis beluam confecisse. Quod ita intellegendum naturalis ratio demonstrat. Namque post Chaos, ubi primum coepit confusa deformitas in rerum formas et in elementa enitescere, terraque adhuc humida substantia in molli atque instabili sede mutaret, convalescente paulatim aetherio calore atque inde seminibus in eam igneis defluentibus haec sidera edita esse creduntur: et solem quidem maxima vi caloris in superna raptum, lunam vero humidiore et velut femineo sexu naturali quodam pressam tepore inferiora tenuisse, tamquam ille magis substantia patris constet, haec matris: siquidem Latonam physici volunt terram videri, cui diu intervenit Iuno, ne numina quae diximus ederentur; hoc est aer, qui tunc humidus adhuc gravisque obstabat aetheri ne fulgor luminum per humoris aerii densitatem tanquam e cuiusdam partus progressione fulgeret. Sed divinae providentiae vicit instantia, quae creditur iuvisse partum: ideo in insula Delo ad confirmandam fidem fabulae aedes Providentiae, quam ναὸν Προνοίας 'Αθηνάς appellant, apta religione celebratur. — Haec esse autem de nece draconis ratio naturalis, ut scribit Antipater Stoicus. Nam terrae adhuc humidae exhalatio meando in supera volubili impetu atque inter sese, postquam calefacta est, instar serpentis mortiferi in infera revolvendo corrumpebat omnia vi putredinis, quae non nisi ex calore et humore generatur, ipsumque solem densitate caliginis obtegendo videbatur quodammodo lumen eius eximere: sed divino fervore radiorum tandem velut sagittis incidentibus extenuata exsiccata enecta interempti draconis ab Apolline fabulam fecit.'

1) Die Erklärung des Drachen als Sonnenbahn, von der oben die Rede war, ist 'vielleicht ebenfalls stoisch', sagt Zeller.

Digitized by Google

eine Ahnung von der Stoa zu haben: längst bis ins Volk hinein weit verbreitet war ja in der griechischen Welt die Form religiösen Denkens, um nicht zu sagen die Religion, welche die Männer der Stoa gelehrt hatten.1) Seit der König Antigonos Gonatas eine sociale Reform planend den Persaios von Kition zu seinem Hofprediger berufen hatte, waren dieses ersten Vermittlers geschäftige Nachfolger immer ernster bemüht, die Versöhnung zwischen Volksglauben und philosophischem Denken vollständig zu machen. Der Hofdichter eben jenes Königs, der die Sternsagen besang, preist den alten Zeus des Griechenvolkes mit denselben stoischen Gedanken wie Kleanthes, der fromme Philosoph aus Assos. Chrysippos aus Soloi leistete das meiste in dieser Vermittlungsarbeit, und wie die spätern dann in den Zeiten der Wunder- und Offenbarungssucht den Bedürfnissen einer abergläubischen Menge entgegenzukommen wußten, mag man sich an den mystischen, selbst den gröbsten magischen Schwindel nicht verschmähenden Produktionen des so einflussreichen Poseidonios, des Syrers aus Apameia, abnehmen, von dessen theologischen und mantischen 'Forschungen' wir ja reiche Reste haben.2) Das zum Monotheismus drängende Volk führten diese Weisen, sämmtlich geborene Orientalen, in ein Pantheon, wo die alten Götter mit zahlreichen Allegorieen und physikalischen Hypostasen pantheistisch vereinigt wurden und wo die kühle Luft des Rationalismus sich immer mehr in die dumpfe Stickluft der Mystik umwandelte. Philosophische Gedanken der Stoa hat nur zum Teil der Neupythagoreismus<sup>3</sup>) und Neuplatonismus weitergeführt

<sup>1)</sup> Damit ist also gar nichts widerlegt, wenn man andre Bestandteile neben den stoischen oder Widersprüche gegen Stoisches hervorhebt. (Wie in den Orphica Gruppe Culte und Mythen S. 642.) Wenn man 'specifisch' Stoisches in solchen Stücken vermißt, Gruppe S. 555 Anm. 43, so sagt man damit nur, daß man keinen philosophischen Traktat, sondern mystische Lieder und Mythen vor sich hat: Stoiker haben es nicht gemacht, aber es ist so nicht gemacht, ehe die Stoiker ihre Gedanken in die Welt getragen hatten.

Über sein Buch περl θεῶν und dessen weittragenden Einflußs Wendland Archiv für Gesch, der Philosophie I S. 200 ff.

<sup>3)</sup> Über das Stoische im Neupythagoreismus Zeller III 2 S. 118. Ihre Mystik ist bekannt. Man kann noch besonders an Nigidius Figulus,

- das Erbe ihrer mythologischen und religiösen Arbeit aber haben die Orphiker und die Gnostiker angetreten und wie eifrig haben sie damit gewuchert! Auch bei ihnen haben unsre Bemerkungen dieses Erbgutes genug entdeckt: es wird wieder klarer werden, dass die orphische Literatur, die wir haben, die Hymnen sowol wie die hieronymianische und rhapsodische<sup>1</sup>) und andre Theogonieen, durchsetzt ist von Gedanken und Gestalten stoischer Herkunft. Sind nicht, des einzelnen nicht mehr zu gedenken, die Allegorieengebäude der Gnostiker, alle die unzähligen abstrakten Personifikationen, zum wenigsten in der Art ihrer Konzeption die Abkömmlinge stoischer Schöpfungen? Hatten die Stoiker als Kosmogonie die Geschichte des aus seiner ursprünglichen Einheit herausgehenden zum allumfassenden Weltsystem sich entfaltenden Gottes selbst gefasst, so unterschied sich die Grundauffassung der Gnostiker, nie ganz durch Jüdisches oder späteres Christliche verdeckt, nur durch eine Emanationslehre, deren erste Form von den Ägyptern genommen scheint. Und sollte denn nicht z. B. - ein leibhaftiges Zeugnis des Zusammenhangs - der 'Stoiker' Euphrates, der Lehrer des jüngern Plinius, den Philostratos einen Hauptnebenbuhler des Apollonios von Tvana nennt, derselbe sein mit dem Stifter der gnostisch-orphischen Peraten?2) Stimmt doch die Zeit genau und nennt doch auch Eunapius jenen einen Ägypter.3) Ver-

der auch für Orphisches interessirt war (orph. fragm. 278), und Vatinius erinnern. — Mit ihrer Zahlenlehre vergleichen sich von selbst die von Abel unter ιερὸς λόγος (unrichtig) zusammengestellten Fragmente. Vgl. Zeller III 2, S. 120 ff.

<sup>1)</sup> Dass man die hieronymianische Theogonie wegen stoischer Gedanken schon ins 2. Jahrh. versetzen will, kommt von der falschen Vorstellung von dem 'Schüler der Stoa'. Wie man da das Stoische anerkennen kann, in der rhapsodischen nicht, ist mir unverständlich, s. die sehr richtige Bemerkung von Posnansky a. a. O. S. 74 Anm. 1. Über meine Auffassung der orphischen Hymnen hoffe ich an anderm Orte ausführlich zu sprechen. Das Stoische in den orphischen Hymnen hat schon Petersen Philol. XXVII 385 ff. zusammengestellt, der aber den Dichter auch einen Büchermann sein und aus stoischen Schriften schöpfen läst!

<sup>3)</sup> Spätere Stoiker sind alle 'Synkretisten'. Wie sogar Marc Aurel

mitteln wollten Stoa und Gnosis zwischen der Volksmythologie und einem neuen reinern Denken. War die Stoa Staatsphilosophie und Staatsreligion gewesen, der in den letzten vorchristlichen Jahrhunderten die Welt gehörte, so wäre der große Valentinus beinahe Bischof von Rom geworden 1) und der hellenistischen 'Erkenntnis' hätte die nächste Zukunft gehört. Aber sie wurde verketzert und manche gnostisch-stoische Gedanken standen endlich noch dem altkatholischen Christentum und dem Manichäismus gegenüber im Neuplatonismus, der hellenistischen Weltreligion.2) Mit ihren eignen Gedanken wurde sie vom dogmatischen Christentum überwunden - von dem Tron, auf dem vor wenig mehr als hundert Jahren der letzte Stoiker gesessen, regierte ein Christ die Welt. Ein Teil stoischer Gedanken lebte in Glauben und Lehre der Christen weiter, namentlich in der Kosmologie - ein Rest davon lebt noch heute unter vielen, die nicht wissen, dass es jemals eine Stoa gab.

6.

Wir könnten den Φόβος, der sich vor der Erscheinung des letzten alles ordnenden Gottes erhebt, erklärt zu haben glauben, wenn wir auch ihn als eine jener hypostasirten Gestalten, wie sie als Τόλμη, Βία, Cοφία, Θέληςις, Noûc und so unzählige andre uns begegnen, ohne weitere Nachfrage hinnähmen.<sup>3</sup>) Wir

allen möglichen Göttern und Priestern zugänglich war und die gröbsten Formen des Aberglaubens nicht ablehnte, führt aus Réville a. a. O. p. 5 mit Anm. 4.

<sup>1)</sup> Tertullian. adv. Valentinianos cap. 4: speraverat episcopatum Valentinus, quia et ingenio poterat et eloquio. Sed alium ex martyrii praerogativa loci potitum indignatus de ecclesiae authenticae regulae abrupit. Dass das in Rom war, zeigt Tertull. de praescr. haeres. 30. Als er nach Rom kam, war er noch nicht erklärter Ketzer, s. Hilgenfeld Ketzergesch. des Urchr. S. 285 ff.

<sup>2)</sup> Ein Denkmal der Vereinigung stoisch-gnostisch-neuplatonischer Lehren ist der Poimandres des Hermes Trismegistos. Die meisten Stücke sind neuplatonisch; wie viele ganz oder zum Teil gnostisch sind, hat man schon aus angeführten Stellen schließen können.

<sup>8)</sup> So Clem. Al. Protrept. II § 26 φιλοςόφων δὲ ἤδη τινὲς καὶ αὐτοὶ μετὰ τοὺς ποιητικοὺς τῶν ἐν ὑμῖν παθῶν ἀνειδωλοποιοῦςι τύπους τὸν φόβον καὶ τὸν ἔρωτα καὶ τὴν χαρὰν καὶ τὴν ἐλπίδα κτλ.

würden uns aber eines tiefen Einblicks in die Natur der unverwüstlichen mythischen Triebkraft des griechischen Volksgeistes berauben, der durch die Jahrhunderte unzerstört noch durch dichteste Schutthaufen, die ihn erstickt zu haben schienen, Gewächse aus uralten Keimen empordrängte.

Persönlich gedacht findet sich der Фовос auch in der hermetischen Κόρη κόςμου<sup>1</sup>), wenn Selene sagt πεπαιδοποιηκέναι Φόβον καὶ Cιτὴν καὶ "Υπνον καὶ τὴν μέλλουςαν ἔςε**cθαι πανωφελή Μνήμην. Κρόνος ἀπήγγειλεν ήδη πατήρ γεγο**νέναι καὶ Δίκης καὶ 'Ανάγκης etc. Weiter schon führt, was Clemens von Alexandreia<sup>2</sup>) über die Lehre des Basileides angiebt: καὶ τὴν ἔκπληξιν αὐτοῦ (θεοῦ) φόβον κληθῆναι, ἀρχὴν γενόμενον coφίας, zusammengestellt mit den valentinianischen Meinungen, die wir schon einmal streiften. Hippolytos<sup>3</sup>) erzählt, das nach diesen Christus die πάθη der Sophia, φόβος, λύπη, ἀπορία und δέητις von ihr getrennt habe: ἐποίητεν ... έκετηναι ἀπ' αὐτης καὶ ἐποίηςεν αὐτὰ ὑποςτατικὰς οὐςίας καὶ τὸν μέν φόβον ψυχικήν ἐποίης εν οὐςίαν, την δὲ λύπην ύλικην u. s. f. Dann heisst es ὁ δημιουργὸς ἀπὸ τοῦ φόβου τουτέςτιν δ λέγει, φηςίν, ή γραφή · ἀρχή coφίας φόβος κυρίου.⁴) Es liegt also der Anfangspunkt dieser Hypostase in dem schon Psalm CXI 10 ausgesprochenen alten Worte von der 'Furcht des Herrn'. Es ist in der Tat recht merkwürdig, wie dann gerade die hellenistischen Bücher des alten Testaments oder der sog. Apokryphen fortwährend von dem φόβος τοῦ θεοῦ reden.<sup>5</sup>) Daſs sich daran die Personifikation des φόβος angeschlossen hat, zeigen jene gnostischen Angaben, zeigt es auch für unsern Text, dass der Φόβοc neben den höchsten Gott gestellt wird und es II 29 ff. sogar heisst in einem Gebet, das ganz unsrer Kosmogonie nachgebildet ist, ὅτι δουλεύω ὑπὸ τὸν còν κόςμον ντῷ cῷ ἀγγέλῳ καὶ τῷ cῷ Φόβῳ, mit denselben nachfolgenden

<sup>1)</sup> Stob. ecl. p. 393, 15.

<sup>2)</sup> Strom. II 8 p. 448.

<sup>3)</sup> VI 32.

<sup>4)</sup> Dasselbe führt Hippolytos für Basileides an VII 26.

<sup>5)</sup> In der Sapientia, den Proverb., Tob. ungemein oft. S. Prov. IX 10; XV 17; XVII 10; XX 19. Sir. I 16, 22. Der Ausdruck steht auch act. apoet. IX 31.

Zauberworten wie dort bei dem Φόβος. Es läßt sich noch erkennen, daß diese Vorstellung von einem Furchtgotte auch im semitischen Altertume Wurzeln hat. Genes. XXXI 42 sagt Jakob: εἰ μὴ ὁ θεὸς τοῦ πατρός μου 'Αβραὰμ καὶ ὁ φόβος 'Ιςαὰκ ἢν μοι... und v. 53 schwört er sogar bei diesem 'Gotte' καὶ ὤμοςεν 'Ιακώβ κατὰ τοῦ φόβου τοῦ πατρὸς αὐτοῦ 'Ιςαὰκ καὶ ἔθυςε θυςίαν ἐν τῷ ὄρει (beidemale das hebräische Wort ΤΕ). Und wenn so oft die Furcht Jahves die Feinde Israels zerstreut¹), so mag der Gott des Schreckens ein Diener und endlich nur eine Eigenschaft des alleinigen Gottes geworden sein.

Weiter darauf einzugehen ist nicht unsers Amtes. Man braucht dem Φόβος καθωπλιςμένος nicht erst den Αρης καθωπλιςμένος aus dem pap. Par. v. 298 an die Seite zu stellen, um zu wissen, daß hier Anschauungen wirksam sind, die hellenischer Götterglaube geschaffen. Phobos ist bei Homer der Sohn des Ares und sein Wagenlenker:

οίος δὲ βροτολοιγός \*Αρης πόλεμόνδε μέτειςιν, τῷ δὲ Φόβος, φίλος υἱός, ἄμα κρατερὸς καὶ ἀταρβής, ἔςπετο ὅςτ' ἐφόβηςε ταλάφρονά περ πολεμιςτήν.\*)

Er ist der 'Erschrecker', der in die Flucht jagende Gott, und Schrecken soll sein Bild bedeuten und verbreiten, wenn es fernerhin so häufig als Schildzeichen angewandt wird. Unter den Bildern des Kypseloskastens wird auch erwähnt<sup>3</sup>): Φόβος δὲ ἐπὶ τῆ 'Αγαμέμνονος ἀςπίδι ἔπεςτιν ἔχων τὴν κεφαλὴν λέοντος.<sup>4</sup>) Φόβος περιεςτεφάνωτο heißt es Il. V 738 von einem Schilde; wahrscheinlich war er da in Schlangengestalt gebildet, wie auch im scut. Herc. v. 144:



<sup>1)</sup> Vgl. auch Jesaia II 10. XIX 2.

<sup>2)</sup> Il. XIII 299; vgl. XV 119. IV 440, XI 37; vgl. Hesiod. 'theog. 934.

<sup>3)</sup> Pausan. V 19.

<sup>4)</sup> Löwenkopf als Φόβος auf Schilden, die in der Zeusgrotte des Ida 1885 gefunden und 1888 im museo di antichità classica vol. II 3 veröffentlicht sind. Milchhöfer will den Φόβος auch auf einer archaischen Vase des Musée Napol. pl. 69, 2 wiedererkennen, Anfänge der Kunst S. 77. Vergleiche überhaupt Panofka Deimos und Phobos in Gerhards hyperb. röm. Studien I S. 245 ff.

έν μέςψ δὲ δράκοντος ἔήν Φόβος οὔτι φάτειος.

Da ist der Phobos zu einer Gorgo, einem Schreckbild geworden, wie denn noch ein bei Hippolytos¹) erhaltener späterer Hymnus die Gorgo und Mormo bezeichnet als φόβον θνητοῖcι φέρουςα. Pausanias erzählt II 7, Apollon und Artemis seien nach der Tötung des Python bis Aigaleia gekommen καθαρτίων ἔνεκα. γενομένου δέ cφιςι δείματος, ἔνθα καὶ νῦν Φόβον ὀνομάζουςι τὸ χωρίον —; also ein 'Ort des Schreckens', wo 'Schreckbilder' erschienen. Noch eine ganz specielle Bedeutung von φόβος und φόβοι, die sich so entwickelt hat, wird man nicht mehr verkennen, wenn man einige Stellen der orphischen Hymnen näher betrachtet hat. Νύξ wird III 14 gebeten: φόβους ἀπόπεμπε νυχαυγεῖς, den Korybas XXXIX 3 rufen sie als φόβων ἀποπαύςτορα δεινῶν und den Pan XI 7 φανταςιῶν ἐπαρωγὲ φόβων τ' ἔκπαγλε βροτείων.²) Dem ist an die Seite zu stellen XII 15, an Herakles:

έξέλας ον δὲ κακὰς ἄτας κλάδον ἐν χερὶ πάλλων πτηνοῖς τ' ἰοβόλοις κῆρας χαλεπὰς ἀπόπεμπε<sup>8</sup>),

XIV 14, an Rhea:

κήρας πέμπους' ἐπὶ τέρματα γαίης,

LXXI 7, νοη Μειλινόη, der νύμφη χθονίη,

ή θνητούς μαίνει φαντάςμαςιν ή ερίοιςιν, LXXXVIII 17, von Ares:

δός — δυςμενέων προφυγόντα μόθον κῆράς τε βιαίους.

Es wird durch diese Parallelen klar, dass die  $\varphi \delta \beta \omega$ n nicht immer 'Schreckbilder' im allgemeinen Sinne, sondern dasselbe wie die  $\kappa \hat{\eta} \rho \epsilon c$  in jenen Stellen, also 'Gespenster' sind. Das zeigt aufs deutlichste auch die Inschrift eines schwarzen Amuletsteins  $\Pi POC\Delta \epsilon MONAK \epsilon \Phi OBOYC = \pi \rho \delta c \delta \alpha (\mu o \nu \alpha c) \kappa \alpha c)$  Was die Orphiker angeht, so kann man sich, wenn man etwa noch die Worte des Hymnus XXXVII 7, an die Titanen:

<sup>1)</sup> IV 35.

<sup>2)</sup>  $\nabla gl.$  v. 10 παύων φανταςίας ψυχής ἐκπλήκτου.

<sup>3)</sup> Zu der Bedeutung der knpec vgl. Rohde Psyche S. 219 Anm. 2.

<sup>4)</sup> Kaibel Inscriptiones Graecae Siciliae et Italiae 2413, 8.

ύμας κικλήςκω, μηνιν χαλεπην αποπέμπειν, εἴ τις ἀπὸ χθονίων προγόνων οἴκοιςι πελάςθη

hinzufügt, eine Vorstellung von der masslosen Gespensterfurcht machen, die diese Frommen plagte: immer wieder flehen sie zu ihren Göttern, die bösen Geister zu vertreiben.1) Es dient auch da zur besten Illustration, wessen sich die armen Orphiker von den Gespenstern versahen, wenn in den Papyri die ἀερίων εἰδώλων πνεύματα<sup>2</sup>), τῶν νεκύων εἴδωλα und immer die άγναῖοι<sup>8</sup>) und ἄπαιδες, die ἄωροι oder die βίαιοι zu allem möglichen verbrecherischen Tun gegen andre als Diener von den Beschwörern ausgeschickt werden. Hier wie dort sind die Geister bald χθόνιοι bald ἀέριοι<sup>4</sup>) (z. B. LXXI 7 und XVI 4 ψυχοτρόφους αὔρας), ohne Unterschied aber böse 'Erschrecker' der Menschen. 5) Dieselbe Bedeutung von φόβος muss erkannt werden in den Worten des Psalms XCI 6 où φοβηθήτη ἀπὸ φόβου νυκτερινοῦ:... ἀπὸ τυμπτώματος καὶ δαιμονίου μετημβρινοῦ; der Beisatz macht es um so deutlicher: du wirst nicht erschreckt werden von einem nächtlichen Gespenst und nicht von einem Dämon des Mittags<sup>6</sup>),

<sup>1)</sup> ἀνειδωλόπληκτοι zu sein flehen sie in dem pap. Par. v. 1063.

<sup>2)</sup> pap. Par. v. 1134 v. 1467 (ἀναπέμψατέ μοι).

Vgl. z. B. die sehr interessante άγωγή ἐπὶ ἡρώων ἢ μονομάχων ἢ βιαίων pap. Par. v. 1390 ff.

<sup>4)</sup> Dies nach alt pythagoreisch-orphischer Lehre, die später überhaupt viel verbreitet war: der Geist der Menschen ging in den Äther, der Leib zur Erde. Außerdem vgl. dazu Rohde Psyche S. 227 Anm. 1. So auch in Mithrasinschriften Réville a. a. O. p. 90.

<sup>5)</sup> Auf orphischen Seelenglauben im übrigen habe ich keine Veranlassung einzugehen. Einer andern Richtung und andern Zeit solchen Seelenglaubens gehören die Täfelchen von Petelia an. Aber die Darstellungen der Seelchen auf attischen Lekythen haben doch mit Orphischem gar nichts zu tun, wie Kern (orphischer Totenkult in den Abhandlungen 'Aus der Anomia' für Robert S. 86 ff.) neuerdings will. Wie sollen denn die Eidola der Bösen — denn so erklärt nun Kern — 'heranschwirren, wenn ein guter Mensch gestorben'? Warum sollen sie vom Grabe fort fliegen mit klagenden Geberden? Die Mehrzahl solcher Seelchen um einen Toten ist gar nicht anders zu erklären, als daß die Ahnenseelen klagend den neuen Ankömmling abholen. Vgl. was Rohde S. 227 Anm. 1 zu den τριτοπάτορες und S. 219 Anm. 2 zu Homer Od. XIV 207 bemerkt. — Vgl. ebd. S. 231, 235.

<sup>6)</sup> Dazu vgl. Schmidt Volksleben der Neugriechen S. 96.

wenn auch nur der hellenistische Übersetzer Schuld an dieser Auffassung sein sollte.<sup>1</sup>)

Zur Bezeichnung nächtlicher Gespenster war der Name des göttlichen Aressohnes geworden. Und doch war er noch ein Gott: das Volk hat auch den Gott nie vergessen. War er denn überhaupt ein Sohn des Ares, war er es ursprünglich? War er nicht viel mehr als das? Plutarch²) sagt, die gottlosen Philosophen wollten nicht anerkennen, daß Deimos und Phobos Götter seien. Philodem spricht von der Μεταμέλεια und dem Φόβος in der Schrift περὶ εὐςεβείας.³) In einer Komödie trat Phobos selbst auf, vermutlich im Prolog, und sagte:

εἰμὶ γὰρ Φόβος πάντων ἐλάχιστον τοῦ καλοῦ μετέχων θεός.⁴)

Von Zwillingsbrüdern Φόβος und Βλέψος, Kodriden aus Phokaia, deren mythischer Ursprung deutlich genug ist, berichtet Plutarch nach Charon von Lampsakos<sup>5</sup>) und nach Plutarch wieder Polyainos.<sup>6</sup>) Und nun lese man, was derselbe Plutarch vom großen Alexander erzählt<sup>7</sup>): ἀλέξανδρος δὲ τῶν Μακεδόνων ἀναπαυομένων αὐτὸς πρὸ τῆς εκηνῆς μετὰ τοῦ μάντεως ἀρι-

<sup>1)</sup> Im Hebräischen steht wieder dasselbe Wort wie an den erwähnten Stellen. Auch die folgenden Worte verstehen manche von einem Dämon oder Gott 📆, der die Glutpfeile, die des Tages fliegen, entsendet.

<sup>2) &#</sup>x27;Ερωτικός XVIII. Alle folgenden Stellen verdanke ich Usener.

<sup>3)</sup> ed. Gomperz 35, 21. Ich kann leider das Überlieferte nicht vollständiger entziffern.

 <sup>19</sup> τ]ὴν Μεταμέλει
 20 αν ἐν Ἄργει ΔΙΕΡΜΕ
 21 ΕΙΝ Φόβου τινὲς
 22 ΤΟΥΤΟΝΤ 'ζΑ

<sup>4)</sup> Sextus Emp. IX 186 εἰ δὲ ὁ ελεος θεός, ἐςτὶ καὶ ὁ Φόβος ἀμορφότατος τὴν ὄψιν εἰμὶ γὰρ κτλ. ἀμορφότατος γὰρ τὴν ὄψιν codd. vgl. Meineke FCGr IV p. 688, der ἀμορφότατος τὴν ὄψιν zu den Versen nimmt und sie einem Komödienprolog zuschreibt.

<sup>5)</sup> de mul. virt. XVIII.

<sup>6)</sup> strategem. VIII 37. Die Hss. bieten Φόξος, das Wölfflin-Melber nicht hätten stehen lassen sollen.

<sup>7)</sup> Alex. cap. 31.

cτάνδρου διέτριβεν ἱερουργίας τινὰς ἀπορρήτους ἱερουργούμενος καὶ τῷ Φόβψ¹) σφαγιαζόμενος. Ebendasselbe wird schon von Theseus erzählt²): τέλος δὲ Θηςεὺς κατά τι λόγιον τῷ Φόβψ σφαγιαςάμενος συνῆψεν αὐταῖς (den Amazonen). Ja in Sparta hat sogar ein Tempel des Phobos gestanden.³) So können wir denn den Blick sicher genug zurücklenken zu einer Zeit, da Phobos keineswegs des Ares Sohn und Diener, sondern selbst ein großer Gott war, dem die kriegerischen Hellenen und vor allem die Dorer dienten; er war der Schrecken ihrer Feinde. Und siehe da, wo die Bücher schweigen, da redet noch ein Stein, den einst im 5. Jahrhundert die siegreichen Selinuntier, ursprünglich Dorer aus Megara, aufstellten:

Δι]ὰ τὼς θεὼς τὼςδε νικῶντι τοὶ Cελινών[τιοι δι]ὰ τὸν Δία νικῶμες καὶ διὰ τὸν Φόβον [καὶ δ[ιὰ] 'Ηρακλέα καὶ δι' 'Απόλλωνα καὶ διὰ Π[οτ ε[ιδᾶ]να καὶ δι[ὰ]Τυνδαρίδας καὶ δι' 'Αθ[α ν[αί]αν καὶ διὰ Μ[α]λοφόρον καὶ διὰ Παςι[κ ράτειαν καὶ διὰ τὼς ἄλλως θεὼς [δ]ιὰ δ[ὲ] Δία μάλιςτα.4)

Zeus und Phobos stehen als die größten Götter voran, sie allein mit dem Artikel.5)

Einige Hss. haben das unmögliche Φοίβψ, ebenso wie in der zu erwähnenden Stelle des Theseus.

<sup>2)</sup> Plut. Thes. cap. 27.

Plut. Cleom. cap. 8, dessen Erklärung des spartanische Phoboskultes in cap. 9 kaum brauchbar sein wird. — Ein Spartaner heisst Φόβος CIG 1248.

<sup>4)</sup> Benndorf Metopen von Selinunt S. 34. Röhl IGA 515 p. 149 Holm Rhein. Mus. XXVII 365. Jetzt auch bei Kaibel Inscr. Graec. Sic. et Ital. 268. — Es mag bemerkt sein, daß eine Göttin Παcικράτεια, so viel ich weiß, nur hier und wieder in einem orphischen Hymnus des Pariser Pap. v. 2774 vorkommt als 'lω Παcικράτεια.

<sup>5)</sup> So mag auch Φόβος früh zu den Römern gekommen sein: aus den Griechenstädten Italiens. Tullus Hostilius soll dem Pallor und Pavor einen Tempel gebaut haben, als die Nachricht vom Abfall des Albaner gekommen war (Liv. I 7), auf einer Familienmünze des Titus Deidius ist Phobos mit einer Geißel abgebildet; der Gegner läßt die Waffen fallen. Auch auf Münzen des Luc. Hostilius Saserna war Pallor und Pavor geprägt, nach Panofka a. a. O. S. 249. 258. Vgl. Valerius Flacc. III 98 und bes. Apuleius Metamorph. X p. 348, wo neben Minerva duo

So berührt sich Anfang und Ende. Die weiten Jahrhunderte der Herrlichkeit und des Verfalls des Griechentums liegen zwischen der Zeit, da das siegesfrohe Volk der sicilischen Eppichstadt den Zeus und den Phobos pries, und der, da ein abergläubischer Mystiker an den Ufern des Nil in seiner verworrenen Theogonie den 'gewappneten' Phobos neben den höchsten Weltengott setzte: was die Volksseele einmal sich geschaffen und geglaubt, das bricht immer wieder so oder so hervor, mag es auch lange schlummern, und vergeht nur mit ihr selber. Bis das Volk stirbt, sind seine Götter unsterblich.

7.

Auch die Gestalt der Moira lenkt unsre Erinnerungen bis in die älteste Zeit zurück. Zeigte sich auch diese Formulirung des Streites zwischen Noûc und Moîpa durch stoische Spekulation bedingt, so hat doch die Frage, ob der wägende Geist eines Gottes oder ob das blinde Geschick die Welt als oberste Macht regiere, schon das homerische Griechenvolk beschäftigt. Auf mannichfache Weise hat man die Lösung damals und in der Folgezeit versucht: bald sind die Götter nur Vollstrecker der Befehle der großen Moira, bald muss sie den Befehlen des Götterkönigs Zeus gehorchen, bald lenken beide gemeinsam als Herrscherpar das Leben der Sterblichen. Die μεγάλη Moîρα vergass man nicht ganz¹), aber man bildete immer mehr die Vorstellung mehrerer Moîpai<sup>2</sup>) aus und auch sie sassen um den Tron des Zeus.3) Dann unterschied man ihrer drei und nannte sie mit Namen; hatte die unnahbar erhabene Schicksalsgöttin kein 'orphischer Sang auf thrakischen Blättern', keine Arznei der Asklepiaden erreichen oder hindern können, gab es für sie allein keinen Altar, kein Bild, kein

pueri proeliaris dei comites armigeri Terror et Metus nudis insultantes gladiis auftreten.

Z. B. Aesch. Eum. 1045. Eur. Alcest. 984. Philokt. 1466; vgl. Pind. Nem. VII 57. Hom. Hymn. auf Ap. Pyth. v. 60.

<sup>2)</sup> Schon einmal Homer in jüngerer Partie: Il. XXIV 49.

<sup>3)</sup> Das Moirenlied eines Lyrikers, das v. Wilamowitz hergestellt hat Isyllos S. 16 vgl. Nauck Frgm. trag. p. XX beginnt:

κλύτε Μοιραι Διός αίτε παρά θρόνον άγχοτάτω θεών έζόμεναι —

Opfer 1), so baute man den Moiren Tempel und Altäre, bildete sie ab und opferte ihnen, gewöhnlich mit Zeus zusammen.2) Um Geburt, Hochzeit und Tod gruppirte sich der Wirkungskreis dieser Spinnerinnen oder Todesgöttinnen. Es ist ein weiter Kreis ähnlicher Mächte, der Erinyen<sup>8</sup>), Harpyien, Gorgonen, Gräen etc. Die alte Moîpa finden wir nur in farblosen, stehend gewordenen Redewendungen; selbst z. B. bei den attischen Rednern, die uns vom Volksglauben etwas verraten könnten, finden wir nur einmal4) πρὸ μοίρας ἀποθανεῖν. Erst als die Zeit kam, da man allumfassende Abstracta suchte, um sie vergöttern und alles Göttliche in ihrer Einheit versammeln zu können, da waren die Νέμεςις, 'Αδράςτεια, Είμαρμένη, Πεπρωμένη, Τύχη, Fortuna und wie sie sonst hießen. die Herrinnen einer Welt, in der es mehr Götter als Menschen gab. Aber die größte unter ihnen war Túxn: sie hatte einst schon Pindar die mächtigste der Moiren genannt<sup>5</sup>), auch sie war die Tochter des Zeus gewesen<sup>6</sup>), von ihr ist die Sprache der attischen Redner voll.7) Die ganze Fülle dieser Gestalten ist vereinigt in den orphischen Liedern: die Moîpaı (LIX), Néμετις (LXI), Δίκη (LXII), Δικαιοςύνη (LXIII), 'Ερινύες (LXIX), Εὐμενίδες (LXX), Τύχη (LXXII) und daneben der Δαίμων (LXXIII).8) Da haben wir auch die alte Μοῖρα wieder:

μόνας δ' οὔτ' ἐπὶ βωμοὺς ἐλθεῖν οὔτε βρέτας θεᾶς ἔςτιν, οὐ cφαγίων κλύει.

<sup>1)</sup> Eur. Alc. 962 ff. 973:

<sup>2)</sup> Paus. II 11, 4. III 11, 8 u. s. Apoll. Rh. IV 1215. Plat. leg. VII 799.

s. Roschers Lex. I Sp. 1327 über die Erinyen als Schicksalsgöttinnen. Μοῖρα Ἐρινύς Δίκη nach pap. Par. v. 2859 f. Außerdem s. Roscher Gorgonen.

<sup>4)</sup> Ps.-Lys. 78. Meuss die Vorstellungen von Gottheit u. Schicksal bei den att. Rednern, Fleckeisens Jahrb. f. Phil. 1890 S. 468.

<sup>5)</sup> Nach Pausan. VII 26, 3. Die Himmelskönigin kennzeichnet auch der πόλος auf ihrem Haupte in den plastischen Darstellungen.

<sup>6)</sup> Olymp. XII 1.

 <sup>7)</sup> In den Kulten der spätern Jahrhunderte steht dann Tyche, Isis oder Isityche (Drexler a. a. O. S. 10) in ähnlichen Beziehungen wie Moira früher zu Zeus: Sarapis der πάρεδρος der Isis oder Tyche ebd. S. 12. Dazu pap. Par. v. 3166: ἄγγελος παρεςτώς τἢ Τύχη.

<sup>8)</sup> Dafür hat man sich der alten Verbindung des ἀγαθὸς δαίμων

Μοῖρα τὰρ ἐν βιότψ καθορὰ μόνη, οὐδέ τις ἄλλος ἀθανάτων, οἳ ἔχουςι κάρη νιφόεντος Ὁλύμπου καὶ Διὸς ὅμμα τέλειον ἐπεί τ' ὅςα τίτνεται ἡμῖν Μοῖρά τε καὶ Διὸς οἴδε νόος διὰ παντὸς ἄπαντα.

Sie ist wieder Διὸς νόος wie voreinst Διὸς βουλή. Von der Auffassung der Moîpa späterhin haben wir schon gehört, dass sie in den Lehren z. B. der Pistis Sophia der Todesdämon des einzelnen geworden ist, der ihn verfolgt, bis er ihn erreicht, und wir haben in einem Leidener Papyrus sogar eine Μοῖρα ἄπαντα περιιππαζομένη<sup>1</sup>) — eine reitende Todesgöttin, wie nach dem Glauben des heutigen Griechenvolkes Thanatos oder Charos, der Todesgott, umherreitet, 'um das Leben der Menschen zu vernichten und ihre Seelen in schnellem Trabe der Unterwelt zuzuführen'.2) Wir dürfen auch den Todesreiter der Apokalypse<sup>3</sup>) in diesen Zusammenhang rücken καὶ ίδου, ἵππος χλωρός, και ό καθήμενος ἐπάνω αὐτοῦ ὄνομα αὐτῷ ὁ Θάνατος καὶ ὁ "Αιδης ἀκολουθεῖ μετ' αὐτοῦ καὶ έδόθη αὐτοῖς ἐξουςία ἀποκτεῖναι ἐπὶ τὸ τέταρτον τῆς γῆς, ἐν ρομφαία καὶ ἐν λιμῷ καὶ ἐν θανάτω καὶ ὑπὸ τῶν θηρίων τῆς γη̂c.4) Jedenfalls aber wollen wir uns nicht nehmen lassen, in dem "Αιδης κλυτόπωλος<sup>5</sup>) des Homer das hohe Alter dieser für uns erst so spät ans Licht tretenden Vorstellungen wenigstens zu ahnen.

Dass die Moira unseres Textes das δίκαιον für sich in

und der Τύχη zu erinnern. Rohde Psyche S. 121 u. 233. Vgl. noch besonders Eur. Iph. Aul. 1137: ὧ πότνια Μοῖρα καὶ Τύχη δαίμων τ' ἐμός und Soph. Phil. 1466: ἡ μεγάλη Μοῖρα χώ πανδαμάτωρ δαίμων. Weiteres bei Nägelsbach nachh. Theol. S. 154.

<sup>1)</sup> p. VII 10 meiner Ausg. a. a. O.

<sup>2)</sup> B. Schmidt Volksleben der Neugriechen S. 225.

<sup>3)</sup> VI 7 f.

<sup>4)</sup> ρομφαία, das orientalische Krummschwert, kann uns an die ἄρπη u. ähnliches mahnen und besonders an Mithras, der in der Tat (Gerhard Denkm. u. Forsch. XII 1854 S. 211 f. T. LXV) als Todesreiter dargestellt wird, wenn er auch gerade da dieses Schwert nicht hat, bei Schmidt a. a. O. S. 226, wo auch über das Schwert, das der Todesreiter zu führen pflegt, mehr angeführt wird. Zu dem Θάνατος kann man auch an ἄνακτα τὸν μελάμπεπλον νεκρῶν Θάνατον der euripideischen Alkestis erinnern.

<sup>5)</sup> So erklärt von Furtwängler der reitende Charon p. 20 u. 99.

Anspruch nimmt, hat uns die Verbindung der Μοῖρα und der Δίκη in Erinnerung gerufen: auch sie ist πάρεδρος des Zeus.¹) Sie ist eine der Horen, die mit den Moiren in Sage und Kunst verbunden waren.²) Die Horen sind Hüterinnen der Himmelstore und die Δίκη πολύποινος ist schon bei Parmenides Türhüterin am Sonnentor. Das ist ein uralt mythischer Zusammenhang zwischen Schicksal, Recht und Licht, der uns noch in unsern Texten manches erklären soll.

Δίκας δ' ἐξέλαμψε θεῖον φάος

heisst ein bei Stobaios<sup>3</sup>) überlieferter Tragikervers und ein anderer ebenda<sup>4</sup>): δρῶ γὰρ χρόνψ

δίκαν πάντ' ἄγουςαν εἰς φῶς βροτοῖς.

Das sind nur zwei Beispiele der Fülle von Zeugnissen für die Vorstellung 'die Sonne bringt es an den Tag', von dem Namen des attischen Justizgebäudes 'Ηλιαία<sup>5</sup>) bis zu der Bezeichnung des Helios als ὅμμα Δικαιοcύνηc<sup>6</sup>) und der Μοῖρα als Διὸς ὅμμα<sup>7</sup>) in den orphischen Hymnen. Noch in dem Londoner Zauberpapyrus<sup>8</sup>) heißen Θέμις und 'Εριννύς 'Ηλίου κόραι, Sonnenjungfrauen. Es geht auf älteste mythische Anschauung zurück, wenn das neue Testament vom ἥλιος τῆς δικαιοςύνης redet.<sup>9</sup>)

Noch in einem ganz andern Bilde vereinigen sich die Vorstellungen von Schicksal und Licht, im himmlischen Licht-

## LXX 6:

ἀπαςτράπτουςαι ἀπ' ὄςςων

δεινήν άνταυγή φάεος ςαρκοφθόρον αίγλην

9) Gleiches liegt zu Grunde, wenn es Matth. XIII 48 heißt: τότε οἱ δίκαιοι ἐπιλάμψουςιν ὡς ὁ ἥλιος ἐν τἢ βαςιλείᾳ τοῦ πατρὸς αὐτῶν (vgl. Daniel XII 3). Sophia III 7 — δικαίων αἱ ψυχαὶ — ἐπιλάμψουςι καὶ ὡς ςπινθῆρες ἐν καλάμη διαδραμοῦνται.

<sup>1)</sup> Schon bei Hesiod op. 259 παρ' ΔιΙ καθεζομένη. Vgl. orph. Hymn. XLII. LXI. Plat. leg. p. 715 E.

<sup>2)</sup> Hes. theog. 901. bei Preller griech. Myth. S. 415 weitere Belege.

<sup>3)</sup> Ecl. p. 61, 48b.

<sup>4)</sup> p. 58, 5. Eur. Oed. frgm. 559 N.

<sup>5)</sup> Antiphon VI 21 ήλιακή genannt, wie Gruppe rhapsod. Theog. a. a. O. S. 707 anführt.

<sup>6)</sup> orph. Hymn. VIII 18.

<sup>7)</sup> orph. Hymn. LIX 13.

 <sup>8) 46, 193.</sup> Vgl. zu den Erinyen orph. Hymn. LXIX 11
 δμμα Δίκης ἐφορᾶτε, δικαςπόλοι αἰὲν ἐοθςαι,
 ἀλλὰ θεαὶ Μοῖραι —

baum, der zugleich Schicksalsbaum ist, und wir dürfen, ehe wir weiter gehen, nun der Verse des Sonnenhymnus gedenken, die wir oben zum Teil noch bei Seite lassen mußten.

χαῖρε δράκων, ἀκμαῖε λέων, φυτικαὶ πυρὸς ἀρχαί, χαῖρε δὲ λευκὸν ὕδωρ καὶ δένδρεον ὑψιπέτηλον καὶ χρυσοῦ κυαμῶνος ἀναθρώςκων μελίλωτον καὶ καθαρῶν στομάτων ἀφρὸν ἥμερον ἐξαναβλύζων κάνθαρε, κύκλον ἄγων σπορίμου πυρὸς, αὐτογένεθλε, ὅτι διςύλλαβος εἶ ΑΗ καὶ πρωτοφανὴς εἶ, νεῦςον ἐμοί, λίτομαι, ὅτι ςύμβολα μυστικὰ φράζω

ίλαθί μοι, προπάτωρ, καί μοι εθένος αὐτὸς ὁπάζοις.1)

Der Löwe und die Schlange als Bilder des Feuers oder des Sonnenlichtes waren erklärt; darf man für den zweiten Vers an die ἡλίου κρήνη bei dem heiligen weissagenden Baume am Orakel des Juppiter Ammon²) erinnern oder an den heiligen Weihequell 'Αναπαυόμενος an den Wurzeln der dodonäischen Orakeleiche, dessen Wesen sich schon dadurch verrät, daſs man in ihm die Fackeln auslöschte und wieder entzündete?³) Es ist kaum nötig, an die bekannten Vorstellungen des himmlischen Lichtquells⁴), des obern Lichtmeers u. dgl. zu mahnen, um nun auch die Verse des orphischen Moirenliedes (LIX 2 ff.) besser zu verstehen:

<sup>1) 1</sup> ακμαιε δελεων φυςι και πυρος αρχη Pap. Rechtfertigung meiner Verbesserungen siehe oben S. 51. 2 Anklang an Homer Od. IV 458: γίγνετο δ' ὑγρὸν ὕδωρ καὶ δένδρεον ὑψιπέτηλον (von Proteus). 3 αναθροϊκων Pap. 4 εξαναβλυδων Pap., s. meinen Index gramm. a. a. O. p. 823. 6 AH ist einfach mystischer Gottesname. Es wäre möglich, daß es AG heißen müßte. Zwischen 7 und 8 stehen im Papyrus Zauberworte. Weitere Erklärung wird im Texte gegeben. Die Bemerkungen Herwerdens zu den Versen (Mnemosyne a. a. O.) sind fast völlig wertlos, da ihm jegliches Verständnis für den Inhalt der Worte abgeht.

<sup>2)</sup> Clem. Alex. Protr. II 11. Diodor XVII 50.

<sup>3)</sup> Dion. Hal. I 14. Plin. XVI 55. Verg. Georg. II 291. Bötticher Baumkultus der Hellenen S. 49.

<sup>4)</sup> Eine Sonnenquelle, in der Ra sein Angesicht wäscht, im altägyptischen Kultus, von der noch heute die Araber erzählen z. B., daß die Mutter des Heilands die Windeln des Kindes darin gewaschen habe, als sie auf der Flucht in Ägypten war, Wiedemann Religion der alten Ägypter S. 12. — Ἡλίου λίμνη östliche Bucht des Oceans Od. III 1. Neben Mithras standen in den Höhlen Urnen als Symbole der Quellen, Réville a. a. O. p. 96.

αἵτ' ἐπὶ λίμνης οὐρὰνίας ἵνα λευκὸν ὕδωρ νυχίας ὑπὸ θέρμης ἡήγνυται ἐν ςκιερῷ λιπαροῦ μυχῷ εὐλίθου ἄντρου ναίουςαι¹)

und nicht mit Wiel und Abel λίμνης ὀρφναίης und λυγρὸν ύδωρ zu ändern. Vielleicht würde man sich aber doch eine Erklärung des δένδρεον ύψιπέτηλον als des Lichtbaums der Sonne schwerer gefallen lassen, wenn wir nicht in derselben Gedankenwelt derselben Zeit genau dasselbe uralte mythische Bild in der frappantesten Deutlichkeit ausgeführt fänden vom Magier Simon nach Hippolytos VI 9: καθόλου δέ έςτιν είπεῖν πάντων τῶν ὄντων αἰςθητῶν τε καὶ νοητῶν, ὧν έκεινος κρυφίων και φανερών προςαγορεύει, έςτι θηςαυρός τὸ πῦρ τὸ ὑπερουράνιον, οἱονεὶ δένδρον μέγα ὡς τὸ δι' ονείρου βλεπόμενον τῷ Ναβουχοδονόςορ, ἐξ οὖ πᾶςα ςάρξ τρέφεται. καὶ τὸ μὲν φανερὸν εἶναι τοῦ πυρὸς νομίζει τὸ πρέμνον, τοὺς κλάδους, τὰ φύλλα, τὸν ἔξωθεν αὐτῷ περικείμενον φλοιόν. ἄπαντα, φηςί, ταῦτα τοῦ μεγάλου δένδρου ἀναφθέντα ἀπὸ τῆς παμφάγου τοῦ πυρὸς ἀφανίζεται φλογός. Da ist die alte Vorstellung an den Baum des Nebukadnezar (Daniel IV 6) angeschlossen. Noch in spätester Zeit, in der mehrfach herangezogenen Pistis Sophia, dienen als Bezeichnung des Lichtes im sog. κεραcμός immer wieder Lichtbäume (meist fünf). Dort soll auch Christus mit dem in den παράδειτος Adami versetzten Henoch vom Baume der Erkenntnis und dem Baume des Lebens herab über die Mysterien des Lichtreichs geredet haben (p. 245, 345). Die zahllosen sonstigen Zeugnisse für den Licht- und Schicksalsbaum will ich nicht zu sammeln versuchen<sup>2</sup>), nur sei bei dieser

<sup>1)</sup> Die Höhle braucht uns durchaus nicht zu stören. Über ihre Verbindung mit dem Licht und seinen Gottheiten s. Usener Kallone rhein. Mus. XXXIII 368 ff. An die Moiren in einer Höhle nach neugriechischem Glauben auf Korfu erinnert Schmidt Volksl. d. Ngr. S. 211.

<sup>2)</sup> Die berührten Vorstellungen sind erörtert von Kuhn Herabk. des Feuers und des Göttertrankes S. 204 u. öfter. Vgl. Usener ital. Mythen rhein. Mus. XXX 217. Das Zendvolk, die Inder, die Deutschen hatten den himmlischen Baum, Kuhn S. 124, 126, 129; über die verschiedenen μελίαι bei den Griechen, ebd. S. 133. Was die Germanen von ihrer Eiche erzählten, ihre Wurzeln gingen tiefer als die jedes andern Baumes, er-

Gelegenheit angedeutet, dass doch der gestügelte Eichbaum des Pherekydes gar nichts anderes als dieser Welt- und Sonnenbaum ist — gestügelt wie die Sonne und Helios¹), wie der Phanes der Orphiker, überdeckt mit dem φάρος, in das Himmel und Erde gewebt sind, das z. B. auch an Psalm CIV 2 erinnert ἀναβαλλόμενος φῶς ὡς ἱμάτιον ἐκτείνων τὸν οὐρανὸν ὡς εἰ δέρριν. Für die Verse aber, von denen wir ausgingen, ist es von Wichtigkeit, das wir des Sonnenbaumkultus in

zählten die Griechen von der dodonäischen Eiche, ihre Wurzeln reichten bis in den Tartarus, Plin. XVI 55. Versuchsweise mag in diesen Zusammenhang gestellt sein, daß das Zeuskind von Amaltheia vor Kronos im Wipfel eines Baumes verborgen wurde, Preller-Robert griech. Myth. S. 55. Im übrigen ist noch manches zusammengestellt von W. Schwartz: Noch einmal der himmlische Licht- (oder Sonnen-)Baum, eine prähistorische Weltanschauung, in der Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft XX (1890) Heft 1 S. 89 ff. — Zu beachten ist auch die Schlange, die diesen Bäumen so oft, wie z. B. auch dem Hesperidenbaum beigegeben wird. — Als Schicksalsbäume sind sie deutlich auch dadurch charakterisirt, daß die θριαί, die 'μαντικαὶ ψῆφοι' (Hesych. Diels sibyllinische Blätter S. 56 f.) offenbar zunächst Blätter von denselben waren. Vgl. bei Vergil VI 283 in der Unterwelt:

Ulmus opaca, ingens, quam sedem Somnia volgo

Vana tenere ferunt, foliisque sub omnibus haerent. Der Lorbeer des Apollo war auch Schicksals- und Orakelbaum. Noch der Baum bei Daniel IV wurde in diese Zusammenhänge gezogen; später der Kreuzesbaum wie Usener a. a. O. ausführt. — Über Lichter und Lampen bei der Baumverehrung sehe man Bötticher Baumkultus der Hellenen S. 49; an den Weihnachtsbaum sei nur von ferne erinnert, Mannhardt Wald- und Feldkulte I 224. — Es gab auch Schicksalsbäume für Geschlechter und Personen; der Feigenbaum des Navius war sogar Roms Schicksalsbaum. Ein Schicksalsbaum der Flavier Sueton. Domit. 15. Mehr bei Bötticher a. a. O. S. 166 ff., Mannhardt Wald- und Feldkulte I 49 ff. 303 ff. In Asien wurde so besonders die Platane verehrt und dahin gehört vielleicht auch die seltsame Geschichte von Xerxes, der eine Platane kleiden und schmücken ließ und verehrte, Aelian var. hist. II 14.

1) Vgl. z. B. das Vasenbild, das bei Roscher Lex. I Sp. 1995 abgebildet ist: Helios in der Mitte, steif baumartig, mit ungeheuren Flügeln. Über geflügelte Lichtwesen und den geflügelten Helios insbesondere weitere Nachweise ebenda Sp. 1997 ff. Diels Archiv für Gesch. der Philosophie I S. 15 will den Baum damit erklären, daß Anaximander die Erde cylinderförmig, einer Säule ähnlich gedacht habe, und erinnert an die 'Wurzeln' der Erde. Aber der Baum ist ja nicht die Erde; die wird erst in das Gewand über dem Baume gestickt; er ist die Welt.

Heliopolis gedenken, der in enger Verbindung mit dem Kult des Sonnenvogels (bennu) Phönix gepflegt wurde 1): 'bei ihm safs die große heilige Sonnenkatze, die dem Feinde des Ra, der Schlange Apep, nach altägyptischer Mythe das Haupt abschnitt.<sup>22</sup>) Wir denken dann gleich bei dem folgenden Vers 'und aus goldenem Bohnenfelde emporspringender Melilotosbaum'3) an den Lotos, auf dem die Denkmäler den jungen Sonnengott Horos Harpokrates sitzend zeigen und unter κυαμών hat man sich hier denn auch nicht ein Feld gewöhnlicher Bohnen vorzustellen, sondern an κύαμος Αἰγύπτιος zu denken, die Nymphaea Nelumbo L., deren Blüte sich durch die zahlreichen orangegelben Staubgefäße auszeichnet, daher χρυcoû, was auf die gewöhnliche Bohne nicht passt; ebenso wenig würde zu letzterer der Lotus passen, wol aber zur Nymphaea, die ja auch Wasser- bez. Sumpfpflanze ist. Das Nelumbium kommt auf den ägyptischen Monumenten erst in der Ptolemäerzeit vor, ist aber gewiss die Pflanze, auf der das Horuskind sitzend dargestellt wird als Symbol der auferstehenden Sonne.4) Der folgende Vers:

καὶ καθαρῶν cτομάτων ἀφρὸν ἥμερον ἐξαναβλὕζων ist nur in Beziehung auf die Nilüberschwemmung zu verstehen und cτόματα muß die Quellen der Tiefe bezeichnen, aus denen der Gott den 'zahmen Schaum' hervorsprudeln läßst.<sup>5</sup>) Der Nil wird sowol zur Sonne in Beziehung gesetzt als auch in den pantheistischen Texten mit großer Konsequenz zur

Z. B. Metternichstele Hinterseite 140: 'du bist der große bennu, welcher entsteht auf den ter Bäumen in der großen Halle in Heliopolis'.
 Nach Wiedemanns Mitteilung. Vgl. pap. mag. Leid. meiner Ausg. VII 20 ἐγώ εἰμι τὸ ἱερὸν ὄρνεον Φοῖνιξ, weiter folgt ἐγώ εἰμι ὁ ἥλιος. Vorher v. 16: ἐγὼ φυτὸν ὄνομα βάϊς (= Palme).

<sup>2)</sup> Wiedemann die Phönixsage im alten Ägypten, Ztschr. f. äg. Sprache u. Altertumskunde 1879, S. 1 ff.

<sup>3)</sup> μελίλωτον als Baum nach Strabo XVII 831.

<sup>4)</sup> Die Belehrung über das Nelumbium verdanke ich Wiedemann.

<sup>5)</sup> Zu einer Beziehung der ατόματα auf die Mündungen und ein Verfließenlassen der Wasser würde ἐξαναβλύζω nicht passen. Aus Brugsch die biblischen 7 Jahre der Hungersnot nach dem Wortlaut einer altäg. Felsinschrift, sehe ich eben, daß es Gottheiten der Nilquelllöcher gab.

Universalgottheit, die ihrerseits wieder hauptsächlich dem Sonnengotte Züge entlehnt.¹) Wir haben also hier die Anschauungen von Sonnenquellen und dem Sonnenstrom und verstehen nun jedenfalls, warum jene Verse gerade bei einer λυχνομαντεία gesagt werden, um die Zükunft zu erfahren. Der Lichtquell und der Lichtbaum künden Schicksal und Zukunft.

Außer von den Lichtbäumen aber redet z. B. die Pistis Sophia viel häufiger von den Lichtjungfrauen und der Lichtjungfrau, der παρθένος φωτός, und wir kehren damit zu den Gestalten zurück, von denen wir ausgingen. Wenn diese Lichtjungfrau κριτής genannt wird²) und den Würdigen die Himmelspforte öffnet, wenn von ihr die Seelen der Menschen gerichtet werden, ob sie wieder ins Erdendasein zurück müssen oder zur Seligkeit eingehen³), so ist es deutlich die uralte Pförtnerin der Sonnentore, die Δίκη, von der auch noch der orphische Dikehymnus (LXII) zu sagen weiß:

ή καὶ Ζηνὸς ἄνακτος ἐπὶ θρόνον ἱερὸν ἵζει οὐρανόθεν καθορῶςα βίον θνητῶν πολυφύλων, τοῖς ἀδίκοις τιμωρὸς ἐπιβρίθουςα δικαίη, ἐξ ἰςότητος ἀληθείη ςυνάγους ἀνόμοια.

Der Mondgöttin stets verwandt war diese schicksalswaltende Göttin bald die Himmelskönigin, wie denn auch Δίκη einer Juno caelestis ähnlicher in einem Mythus Gattin des Himmelskönigs Zeus gewesen zu sein scheint<sup>4</sup>), die θεὰ βαcίλεια oder βαcίλεια μετίτη, wie die orphischen Lieder die Mondgöttin (IX) und die Nemesis (LXI)<sup>5</sup>) nennen, bald als Οὐρανία schlechthin der Aphrodite näherstehend, die der orphische Hymnus (LV) μῆτερ ἀνάγκης und Herrin der Moiren nennt (καὶ κρατέεις τριςςῶν Μοιρῶν), die

<sup>1)</sup> Auch die Erklärung dieses Verses in der oben gegebenen Ausführung verdanke ich Wiedemann.

<sup>2)</sup> p. 295.

<sup>3)</sup> p. 194.

<sup>4)</sup> v. Sybel in Roschers Lexikon I Sp. 1020. Man vergleiche die "Ηρα Βατίλεια, Βατιλία etc. (wie in Rom die Iuno Regina) Preller-Robert griech. Myth. S. 162 Anm. 3, Diels sibyll. Blätter S. 52 Anm. 1.

Dazu z. B. die römische Inschrift bei Kaibel Inscr. Graec. Ital. et Sic. 1012: Μεγάλη Νέμετις ἡ βατιλεύουςα τοῦ κόςμ(ου).

schon vor alters als älteste der Moiren verehrt wurde 1) und später auch Fortuna Caeli 2) hieß, bald als Virgo caelestis 3), als Lichtjungfrau, der jungfräulichen Artemis ähnlicher, welche von den Orphikern der Tyche gleichgesetzt wurde. 4) Ist es nicht schon dieselbe Auffassung der Lichtjungfrauen, wenn Er in der Republik Platos X 617 die große Ananke im Himmel tronen sieht und ihre drei Töchter in weißen Gewändern, mit Kronen auf dem Haupte, welche Vergangenes und Künftiges künden? Hießen sie doch noch bei den Orphikern λευκοστόλοι, φωτὸς μέρη (fr. 253).5) Wird es noch unverständlich sein, wenn später die Cιβύλλη, die Verkünderin der βουλή Διός, wie einst Μοῖρα auch, ἄδει περὶ τῶν μελλόντων ἐν τῷ προσώπψ τῆς ςελήνης περιφερομένη? 6) Lichtgöttin, Schicksalsgöttin, Mondgöttin, Himmelskönigin —: immer mehr flossen alle mächtigen Göttinnen zu

<sup>1)</sup> Pausan. I 19, 2. Weiteres noch bei Schmidt Volksl. d. Neugr. mit Beziehung darauf, daß beim heutigen griechischen Volke die Moiren auch besonders als Ehestifterinnen und Beschützerinnen des weiblichen Geschlechtslebens gelten.

<sup>2)</sup> Preller röm. Myth. Il 407.

<sup>3)</sup> Wie die Römer auch die Hauptgöttin der Karthager nannten Preller röm. Myth. II 406 vgl. Roscher im Lexikon s. v. Aphrodite Sp. 391. Sie war ursprünglich Königin des Mondes und der Sterne. Sie sitzt auf einem Löwen, in der Rechten den Blitz, in der Linken die Lanze nahe einem Felsen, aus dem eine Quelle sprudelt (Eckhel doctr. numm. VII 183). Im 3. punischen Krieg brachte Scipio ihren Dienst nach Rom, von dessen Verbreitung später zahlreiche Inschriften, namentlich auch Münzen der Severer zeugen, Réville a. a. O. p. 73.

<sup>4)</sup> Orph. fragm. 277. 809. Hymn. LXXII wird Tyche \*Αρτεμις ήγεμόνη genannt. Artemis selbst Hymn. XXXVI 11 παμβαςίλεια etc. Vgl. den Hymnus an die Mondgöttin aus dem Par. Pap. Abel p. 292,

v. 7: ἄττρατι κωμάζουτα Δίκη καὶ νήματα Μοιρῶν, Κλωθώ καὶ Λάχετιτ ἠδ' Ἄτροποτ εἶ, τρικάρανε

<sup>49:</sup> cù γὰρ δυςάλυκτος ἀνάγκη Μοῖρά τ' ἔφυς ... Δίκη cú.

<sup>5)</sup> Es ist dieselbe Anschauung, die der 'weißen' Frau bei uns zu Grunde liegt. Man glaubt noch jetzt im Volke, daß sie an die Wiege der Kinder trete und ihnen ihr Schicksal oder gute Gaben verleihe (Schwaben). Sie haust im Berg (vgl. die Moiren in der Höhle in Neugriechenland), kommt alle 7 Jahre u. dgl.

<sup>6)</sup> Plut. de ser. num. vind. 22; de Pyth. orat. 9. Rohde griech. Roman S. 269. Ettig a. a. O. p. 325.

einer großen Weltherrscherin zusammen. Genau wie die Hymnensänger der Papyri sie preisen1), die nun Artemis und Hekate, Persephone und Selene, μήτηρ θεῶν und Isis zugleich ist, betet Apuleius zu ihr2): regina caeli, sive tu Ceres, alma frugum parens originalis, quae repertu laetata filiae . . seu tu caelestis Venus, quae primis rerum exordiis sexuum diversitatem generato amore sociasti et aeterna sobole humano genere propagato nunc circumfluo Paphi sacrario coleris, seu Phoebi soror, quae partu foetarum medelis lenientibus recreato populos tantos educasti .. seu nocturnis ululatibus horrenda Proserpina triformi facie larvales impetus comprimens terraeque claustra cohibens . . ista luce feminea conlustrans cuncta moenia et udis ignibus nutriens laeta semina et Solis ambagibus dispensant incerta lumina, quoquo nomine quoquo ritu quaqua facie te fas est invocare. Bald darauf wird noch Juno, Bellona, Hecate, Rhamnusia (Nemesis) und die regina Isis genannt. Und wie sich alle Götter unter dem Scepter des großen Sonnengottes vereinigen mussten, so war bald mehr bald weniger deutlich die Königin des Himmels die Mondgöttin. Es war wahrlich kein blosser Cäsarenwahnwitz, wenn Elagabal seinem großen Sonnengotte die Dea Urania von Karthago feierlichst vermählte.3) Während er vielleicht eine sehr originelle Idee zu haben glaubte, verherrlichten die barocken Sprünge seiner korrupten Phantasie uralte Mythenformen eines ίερὸς γάμος. Wollte sich Julia Domna als große Göttin und Herrscherin darstellen lassen, so ließ sie sich die Mondsichel aufs` Haupt setzen4), und warum wurde die himmlische 'Jungfrau', die Himmelskönigin Maria mit der Mondsichel dargestellt

<sup>1)</sup> Außer den neuen Hymnen, die vor Wesselys Ausgabe stehen, namentlich S. 6 ff., sei noch ein Stückehen aus pap. Par. v. 1301 mit metrischen Anklängen hergesetzt: ἄρκτε θεά, μεγίστη ἄρχουσα οὐρανοῦ, βασιλεύουσα πόλου, ἀστέρων ὑπερτάτη, καλλιφεγγή θεά, στοιχεῖον ἄφθαρτον, σύστημα τοῦ πάντος, πανφεγγής άρμονία τῶν ὅλων αεηιουω πλινθίου, ἡ ἐπὶ τοῦ πόλου ἐφεστῶσα, ἢν ὁ κύριος θεὸς ἔταξε κραταιῷ χειρὶ στρέφειν τὸν ἱερὸν πόλον. (Die Herstellung der ganzen Verse könnte nur gewaltsam geschehen.)

<sup>2)</sup> Metamorph. XI 2 und 5.

<sup>3)</sup> Herodian V 6ff. Cassius Dio LXXIX 12.

<sup>4)</sup> Eckhel doctr. numm. VII 195-197 und 220.

und wird es in der Kunst noch oft bis auf den heutigen Tag?1)

Erkennen wir die Verbindung mit der Mondgöttin nun deutlich genug in den zwölf διάκονοι, die der παρθένος φωτός in der Pistis Sophia beigegeben sind<sup>2</sup>), und in den zwölf Moiren, die das heutige Volk von Zakynthos<sup>3</sup>) kennt, so müssen wir der Cελήνη als ἀςτράρχης<sup>4</sup>), der 'regina siderum'<sup>5</sup>) gedenken, wenn wir die sieben Lichtjungfrauen verstehen wollen, die eben jener gnostischen παρθένος untergeben sind und dieselben Funktionen haben wie ihre Herrin.<sup>6</sup>)

Es kann keine bessere Illustration dieser Mythologeme geben als eine Partie des Pariser Zauberbuchs. Sie steht in einem großen ἀπαθανατισμός, der vielleicht zu dem Wertvollsten gehört, was uns diese Handschriften gebracht haben. Da liest man in ausführlichen Gebeten und Vorschriften, wie sich die gnostischen und die spätern neuplatonischen Magier die Ekstase dachten 7), wie sie zum Anblick der Gottheit und zur Unsterblichkeit sich erheben wollten. Der Theurg dankt dem höchsten Gotte, daß er ihn, der aus sterblichem Samen gezeugt, heute aus so viel Tausenden zur Unsterblichkeit berufen 8), und nach

<sup>1)</sup> Anschlus an Isis im besondern liegt nahe. So wird auch Maria öfter Μυρία genannt wie Isis Μυρία, μυριώνυμος. S. die Stelle einer Legende in Useners relig. Unters. I S. 33 f. und in den χρηςμοι τῶν Ἑλληνικῶν θεῶν hinter Bureschs Klaros S. 113, wo falsch in Μαρία geändert ist, s. meine Bemerkung in der Berl. phil. Wochenschrift 1891 No. 20 Sp. 629 Herr Dr. Pleyte machte mich im Museum zu Leiden auf eine Isis-Horusstatuette aufmerksam, die lehren kann, wie gewisse Typen christlicher Kunst — auch z. B. die sog. Pietägruppen — ihren Ursprung in Alexandreia haben.

<sup>2)</sup> Sie haben die vires der zwölf Apostel.

<sup>3)</sup> Schmidt a. a. O. S. 210, eine sei die Vorsteherin der andern.

<sup>4)</sup> Orph. Hymn. IX 10.

<sup>5)</sup> Horat. carm. saec. v. 35.

<sup>6)</sup> p. 328, 384, 291. Sie geben auch den Würdigen durch Taufe und Salbung die letzte Weihe.

<sup>7)</sup> Das Wort  $\mathbf{v}$ . 737 èν ἐκετάεει, 726 οὐκ ἐν εκαυτῷ ἔτει, 540 ἀνακουφιζόμενον καὶ ὑπερβαίνοντα εἰς φῶς.

<sup>8)</sup> ν. 644 δτι άνθρωπος έτψ ό Δ τής Δ τενόμενος έκ θνητής ύστέρας τής Δ και ίχωρος επερματικού με γεννήςαντος και ςήμερον τουτο ύπό ςου έκ τοςούτων μυριάδων ἀπαθανατιςθείς έν ταύτη τή ώρα κτλ. So etwa

allerlei Beschwörungsformeln will er zunächst sehen¹) θύρας ἀνοιγομένας καὶ ἐρχομένους (sic) ἐκ τοῦ βάθους ἐπτὰ²) παρθένους έν βυςςίνοις άςπίδων πρόςωπα έχούςας.8) αύται καλούνται οὐρανού Τύχαι κρατούςαι χρύςεα βραβεία. ταῦτα ἰδὼν, geht die Vorschrift weiter, ἀςπάζου οὕτως χαίρετε αί έπτὰ<sup>2</sup>) Τύχαι τοῦ οὐρανοῦ τεμναὶ καὶ ἀγαθαὶ παρθένοι ίεραὶ καὶ δμοδίαιτοι τοῦ μινιμιρροφορ αἱ ἀγιώταται φυλάκιςςαι τῶν τεςςάρων ςτυλίςκων. Die einzelnen werden mit magischen Namen begrüßst<sup>4</sup>) und dann: προέρχονται δὲ καὶ ἔτεροι ἐπτὰ<sup>2</sup>) θεοὶ ταύρων μελάνων πρόςωπα ἔχοντες ἐν περιζώμαςιν λίνοις κατέχοντες έπτ $α^2$ ) διαδήματα χρυς $a^{5}$ ) ο ύτοι εἰςιν οἱ καλούμενοι πολοκράτορες τοῦ οὐρανοῦ. Diese werden weiter genannt κνωδακοφύλακες οἱ ἱεροὶ καὶ ἄλκιμοι νεανίαι οἱ στρέφοντες ὑπὸ ἐνκέλευςμα τὸν περιδίνητον $^6$ ) τοῦ κύκλου ἄξονα τοῦ οὐρανοῦ καὶ βροντὰς καὶ ἀςτραπὰς καὶ ςειςμῶν καὶ κεραυνών βολάς ἀφιέντες εἰς δυςςεβών φῦλα. bemerkenswert, wie auch sie die Gottlosen strafen, dem Frommen gnädig sein sollen: ἐμοὶ δὲ εὐcεβεῖ καὶ θεοcεβεῖ ὄντι ύγιείαν καὶ cώματος όλοκληρίαν ἀκοῆς τε καὶ ὁράςεως εὐτονίαν, άταραξίαν έν ταῖς ἐνεςτώς αις τῆς ςήμερον ἡμέρας ἀγαθαῖς ὥραις. Zuletzt will der himmelstürmende Zauberer unter Donner und Blitz und Erdbeben erblicken κατερχόμενον θεὸν<sup>7</sup>) ὑπερμεγέθη φωτίνην έχοντα τὴν ὄψιν νεώτερον χρυςοκόμαν<sup>8</sup>) ἐν χιτώνι λευκώ και χρυςώ ςτεφάνω και άναξυρίςι, κατέχοντα τή δεξιά χειρί μόςχου ὦμον χρύςεον, ὅς ἐςτιν ἄρκτος ἡ κινοῦςα καὶ άντιςτρέφουςα τὸν οὐρανόν κτλ. An den persischen ἀναξυρίδες

werden die ganz verwirrten Worte des Textes herzustellen sein. Für den ganzen ungemein lehrreichen ἀπαθανατιζμός, der zu lang ist, als daß wir ihn ganz hier geben dürften, müssen wir auf Wesselys Text verweisen.

<sup>1)</sup> v. 662 ff.

<sup>2)</sup> Z Pap.

Schlangenköpfe auf den Leibern der weiblichen Gestalten der Ogdoas bisweilen mit Sonnenscheibe darüber, Brugsch S. 159.

<sup>4)</sup> Nach v. 672 fehlt die Begrüßung der siebenten.

<sup>5)</sup> χρυςας Pap.

<sup>6)</sup> περιδεινητον Ραρ.

<sup>7)</sup> θν Pap.

<sup>8)</sup> χρυοκομαν Ραρ.

und dem ὦμος μόςχου, den er fast¹) — hier auch astrologisch gedeutet —, wäre gleich Mithras zu erkennen, auch wenn nicht v. 482 ὁ μέγας θεὸς "Ηλιος Μίθρας besonders genannt wäre. Wir müssen die Wichtigkeit, die dieser umfangreiche Text unmittelbar aus der Zeit des blühenden Mithraskultes als untrügliche Urkunde hat, hier außer Acht lassen und wollen nur andeuten, wie die Embleme der Mithrasgrotten, die Fixsterne und Planeten, die Zeichen des Tierkreises, die Elemente²), Darstellungen des Weges der Seele durch Sonne und Planeten, die sieben Tore oder Stufen des Mithrasdienstes³), wie solches alles hier einen authentischen Kommentar erhält.

Es zeigt sich aber nun, was diese sieben Lichtjungfrauen zu bedeuten haben.<sup>4</sup>) Sie finden sich geradeso in einem koptischen Papyrus von Oxford, aus dem Amélineau neuerdings Stücke mitteilt<sup>5</sup>), und so ist es nun auch möglich, in einer Ode an die Sophia, die in den Apostelakten des Thomas griechisch und syrisch erhalten ist, die so weit zurückreichenden Vorstellungen zu erkennen. Ich brauche nur aus der Ubersetzung, die Lipsius<sup>6</sup>) nach den verschiedenen Textüberlieferungen giebt, einiges herzusetzen:

<sup>1)</sup> Ein interessanter Vorgang ist es, dass Mithras der Stiertöter und Hermes der Rinderdieb, der ja nun auch großer Sonnengott geworden war (s. oben S. 64 ff.), so vermengt werden, dass nun z. B. bei Commodian instr. I 13, Firmic. Mat. de error. prof. rel. 5 Mithras Ochsen stiehlt.

<sup>2)</sup> Vgl. oben S. 60.

<sup>3)</sup> Siehe Windischmann Mithra, Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes I S. 12, 53. Gnostische Spekulationen wirft Celsus der Lehre der Mithrasmysterien vor Orig. c. Cels. VI 22, Réville a. a. O. p. 82 ff.

<sup>4)</sup> Anders gewendet, auch in Beziehung auf die Sterne: αἱ ἀγαθαὶ ἀπόρροιαι τῶν ἀςτέρων εἰςὶν δαίμονες καὶ Τύχαι καὶ Μοῖραι (meine Papyrusausg. VIII 7), wozu mir O. Crusius freundlich bemerkte: 'Τύχαι sind deutlich die Schicksalsfrauen wie im Mittelgriechischen und Neugriechischen.'

<sup>5)</sup> Essay sur le gnosticisme égypt. Ann. du mus. Guimet tom. XIV p. 252.

<sup>6)</sup> R. A. Lipsius die apokryphen Apostelgeschichten und Apostel-

Das Mädchen ist des Lichtes Tochter, Der Abglanz der Könige wohnt ihr ein. Fröhlich und erquickend ist ihr Anblick, In strahlender Schönheit erglänzt sie.

Ihre Gewänder gleichen den Blumen, Lieblicher Duft strömt von ihnen aus. Über ihrem Haupte tront der König Und nährt, die unter ihm weilen.

Wahrheit wohnt auf ihrem Haupte, Freude spielt zu ihren Füßen.

. . . . . . . . . .

Ihre Brautführer, sieben an der Zahl, umringen sie, Welche sie selbst erwählt hat, Ihre Brautführerinnen sind sieben, Die vor ihr den Reigen aufführen.

Zwölf sind es an der Zahl, die vor ihr dienen Und ihr unterworfen sind. Sie richten den Blick auf den Bräutigam<sup>1</sup>) hin, • Um durch seinen Anblick erleuchtet zu werden.

So wird es noch klarer, woher die Gnostiker die Fülle der Farben nahmen, mit denen sie immer und immer wieder das Bild der heiligen Sophia schmückten. Aber wir wollen nicht weiter in dies Labyrinth eindringen, auch wenn wir den leitenden Faden in der Hand halten. Und eine Frage sei es auch nur, ob es nicht in die Gedankenkreise, die wir ausführten, gehört, wenn nach einer orphischen Theogonie Γῆ προήγαγεν

Έπτὰ μὲν εὐειδῆς κούρας, έλικώπιδας, άγνάς, έπτὰ δὲ παῖδας ἄνακτας ἐγείνατο λαχνήεντας.2)

legenden, ein Beitrag zur altchristlichen Litteraturgeschichte I, Braunschweig 1883, S. 301 f.

<sup>1)</sup> Die Sonne als Bräutigam ist ein altbekanntes Bild. Auch in neuen griechischen Volksliedern kommt es vor. Dass Christus so oft als Bräutigam vorgestellt wurde, in den bekannten Allegorieen, mag sich daran angeschlossen haben.

<sup>2)</sup> Prokl. zu Plat. Tim. III p. 137 B. orph. fragm. 94. Ursprünglich waren es sechs Titanen auch bei den Orphikern; dass es sieben unter

Eins aber, dessen sich der Leser schon erinnert haben wird, wenn wir die Sonnenjungfrau zu Sternenjungfrauen werden sahen, darf nicht übergangen werden, wenn man die himmlische  $\pi\alpha\rho\theta$ évoc in spätern Gestaltungen betrachtet. Glaubten doch frühe schon die Griechen die hohe Göttin der Gerechtigkeit am Himmel leuchten zu sehen als Sternenjungfrau, als  $\Delta$ íκη 'Αcτραία 1) und sie erzählten eine schöne Sage, wie die Reine einst das ruchlose Erdenvolk verlassen. Es ist gewiß das Gestirn der himmlischen Lichtjungfrau, das später allbekannt den sternkundigen Mystikern jener Jahrhunderte die uralten Vorstellungen von der schicksalswaltenden Himmelskönigin zu den mannichfaltigsten Gestaltungen überliefert hat.

Neben dem Sternbild der Jungfrau leuchtet das Sternbild der Wage: beide scheint man erst spät zu dem Bilde der Rechtsgöttin mit der Wage verbunden zu haben. So kehren wir am Schlusse zu dem Texte unserer Schöpfungsgeschichte zurück: da heisst es ἐφάνη Μοῖρα κατέχουςα ζυγόν. Ich weiss nicht, was es mit der Deutung auf sich hat, dass die Jungfrau zur Wage der Gerechtigkeit in Ägypten dadurch gekommen sei, dass man in dem Monat, in dem die Sonne im Zeichen der Jungfrau stand, die durch die Nilüberschwemmung verwüsteten Feldmarken mit der Messrute wieder herzustellen pflegte. Früher standen bei Griechen und Römern an Stelle der Wage die Scheren des Krebses. Nach Ideler und Buttmann<sup>2</sup>) hat Caesar auf Veranlassung des Sosigenes an deren Stelle die Libra in seine Fasti eingeführt, wenn auch Cicero schon die Wage de divinat. II 47 nennt. Vitruy. Plinius, Columella gebrauchen nur diesen Namen, Vergil, Ovid, Germanicus, Manilius nennen abwechselnd auch die chelae. Bei den Griechen nennt die 'Wage' weder Eratosthenes noch Aratos noch Hipparchos, erst Ptolemaios. Für die Verbindung,

diesen Bezeichnungen geworden sind, hat doch wol in dem oben Angegebenen seinen Grund, vgl. oben S. 44 ff.

Als Δίκη zuerst bei Aratos. S. Robert Eratosth. catast. p. 82 ff.
 Preller-Robert griech. Myth. S. 90.

S. Ideler Untersuchungen über den Ursprung und die Bedeutung der Sternnamen S. 174 f.

auf die es uns ankommt, finde ich nichts früheres als das Scholion και Aratos Phain. v. 89: ταύτας (χηλάς) γὰρ οἱ ἀςτρολόγοι τὸν ζυγὸν εἶναί φαςιν. ἢ ὅτι ἐμφερεῖς εἰςι πλάςτιγγι ἢ ότι παρά τοῖς ποςίν εἰςι τῆς Παρθένου ἡ αὐτὴ δέ ἐςτι καὶ Δίκη, ήτις καὶ ζυγὰ ταλαντεύει. Jedenfalls ist diese Kombination erst spätern Ursprungs, hat aber dann um so mehr Gefallen gefunden; sie hat, wie ich meine, die zahlreichen Münzbilder der Göttinnen mit der Wage entstehen lassen, die z. T. gewiss Δίκη oder Νέμετις darstellen1): sie kommen erst vom Beginn der Kaiserzeit an vor. Es ist wol auch nicht zufällig, daß Ausdrücke wie ή μοῖρα ταλαντεὖει τὰ καθ' ἡμᾶς oder τάλαντα τύχης, δίκης erst später vorkommen; aber es wäre doch immerhin sehr möglich, dass sich schon viel früher im Anschluss an den die Schicksale der Menschen wägenden Götterkönig, wie ihn schon Homer sich vorstellte2) und danach Vergil3), wie ihn Äschylos in der Ψυχοςταςία aufs Theater brachte, eine wägende Moira ausgebildet hätte4), war sie doch des Zeus gewaltige πάρεδρος auf dem Trone der Welt. Aber heisst denn ζυγόν in unserm Texte überhaupt 'Wage' und nicht vielmehr 'Joch'?5) In der Tat wissen wir, dass der Moîpa ein Joch zugeteilt wurde:

Μοῖρ', ὧ λιταῖς ἄτρωτε δυςτήνων βροτῶν πάντολμ' ἀνάγκη, ςτυγνὸς ἡ κατ' αὐχένων ἡμῶν ἐρείδεις τῆςδε λατρείας ζυγόν $^6$ ),

dass von dem ζυγὸν ἀνάγκης seit den Tragikern öfters geredet wird<sup>7</sup>), wie man denn ἀνάγκην ἐπιθεῖναι gern sagte; ja

<sup>1)</sup> Drexler a. a. O. S. 84. Posnansky Nemesis u. Adrasteia S. 109. 113 u. sonst, mit den Tafeln. Sehr häufig auf Kaisermünzen.

<sup>2)</sup> Il. VIII 69. XVI 658. XIX 223. XXII 209.

<sup>3)</sup> Aen. XII 725.

<sup>4)</sup> Vgl. auch Aesch. Suppl. 822.

<sup>5)</sup> Wie beide Bedeutungen auch beim lateinischen iugum in einander spielen, zeigt, was Manilius IV 545 vom Sternbild der Wage sagt:

Felix aequato genitus sub pondere Librae Iudex extremae sistet vitaeque necisque Imponetque iugum terris legesque rogabit.

<sup>6)</sup> Aus Moschions Telephos Stob. ecl. p. 70, 1.

<sup>7)</sup> Z. B. aus Euripides' Likymnios Stob. ecl. p. 71, 6:

τὸ τῆς ἀνάγκης οὐ λέγειν ὅςον ζυγόν.

sogar gerade die Litteratur der Zeit, die uns beschäftigt, scheint nur die Schicksalsgottheiten mit dem Joche su kennen. Ist es nicht im Hymnus des Mesomedes auf Nemesis so gemeint, wenn er erst γαυρούμενον αὐχένα κλίνει (v. 10) und bald darauf ζυγὸν μετὰ χεῖρα κρατοῦςα (v. 13) sagt? Gar keinen Zweifel leiden die Worte des orphischen Hymnos auf Dikaiosyne LXIII 5 f.:

ἀεὶ θραύεις γὰρ ἄπαντας ὅςςοι μὴ τὸ ςὸν ἦλθον ὑπὸ ζυγόν

und die des Nemesishymnus LXI 5:

ην πάντες δεδίαςι βροτοί ζυγόν αὐχένι θέντες.

Aber trotz dieser gewichtigen Zeugnisse, die manchen entscheidend dünken werden, bin ich geneigt meiner Göttin die Wage zu geben, wenn ich den Zusatz bedenke μηνύουσα ἐν ξαυτῆ τὸ δίκαιον εἶναι: sie legt nicht das Joch blinder Notwendigkeit auf, sie wägt nach Gerechtigkeit. Endlich aber müssen wir bedenken, wie oft diese Papyri den Einfluss der kleinen Kunst zeigen¹): dieser Theosoph kannte die Bilder der Münzen und deutete sie mit gnostischer Weisheit; denn er kannte auch die Sternbilder des Himmels. Und wird meine Deutung nicht wahrscheinlich, wenn sich auf einer gnostischen Gemme eine Göttergestalt, eine der häufigen Universalgottheiten, findet, welche eine Wage in der Hand hält?²) Wird sie nicht sicher, wenn man einige Zeit später, etwa zur Zeit der Severer, die richtende Himmelskönigin mit der



<sup>1)</sup> Vgl. S. 63 u. S. 80. Das cκηπτρον, das hier auch erwähnt wird, hat neben der Wage eine Göttin auf einer Münze von Tabai (Karien), s. Imhoof-Blumer griechische Münzen in Abhdl. der k. bair. Akad. d. Wiss. I. Cl. XVIII. Bd. III. Abt. München 1890 S. 677 no. 456 und von Prymnessos ebenda S. 745 no. 725 (Augustus) und S. 746 no. 729. Nebenbei sei erwähnt, daß ich die Beischrift der Münze, die als no. 13 von Engel im bull. de corr. hellénique VIII veröffentlicht ist: ΚΟΡΗ ΚΟΣ als ΚΟΡΗ ΚΟΣΜΟΥ deuten möchte. Die Inschrift der andern Seite ist mir freilich auch dunkel.

<sup>2)</sup> Matter histoire du gnosticisme planche IE fig. 10. — Zu solchen Darstellungen kann mitgewirkt haben, dass bei den Ägyptern Osiris, der Totenrichter, eine Wage hat, auf der er die Herzen der Menschen wägt.

Wage so sehr in die allgemeine Auffassung übergegangen sieht, dass ein römischer Offizier in Carvoran in Britannien ihren Preis in Stein hauen läst? Es ist eine Inschrift, die den wachsenden Synkretismus der göttlichen Gestalten, denen wir auf unserm Wege begegneten, noch einmal deutlich vor Augen führt, durchsetzt von eben jenen astrologischen Spekulationen<sup>1</sup>):

Imminet Leoni Virgo caelesti situ
Spicifera, iusti inventrix, urbium conditrix,
ex quis muneribus nosse contigit deos.
Ergo eadem mater divum Pax Virtus Ceres,
Dea Syria, lance vitam et iura pensitans.
In caelo visum Syria sidus edidit
Libyae colendum; inde cuncti didicimus.
Ita intellexit numine inductus tuo
Marcus Caecilius Donatianus, militans
Tribunus in praefecto dono principis.

8.

Noch haben wir bisher die wundersame Gestalt des pythischen Drachen nicht näher betrachtet. Die Erde öffnet sich nach der Schöpfung der sieben κοςμοκράτορες und ἐγέννηςεν ἴδιον ζῷον δράκοντα Πύθιον, δε τὰ πάντα προήδει διὰ τὸν φθόγγον τοῦ θεοῦ. Die Erde tanzte und hob sich hoch empor, der Himmel drohte zusammengedrückt zu werden: endlich bringt der jüngste und doch größte Gott, den das Ἰάω des Schöpfers erstehen läßt, Rettung und schafft wieder Ordnung im Weltall. Es ist der Kampf des Lichtgotts gegen den Drachen der Finsternis, der uralte Mythus, den man in den verschiedensten Formen fast bei allen Völkern findet. Wir lernten schon bei den Ägyptern den Kampf des Horus gegen die Schlange kennen, die sich aus dem Wasser hebt²), nicht

<sup>1)</sup> CIL VII 759; nach Bücheler anthol. epigr. spec. I p. 6 nicht vor den Antoninen.

<sup>2)</sup> Im Papyrus Chabas und oft, Brugsch a. a. O. S. 717 f. Häufig sind Darstellungen des Horus als eines Sperbers im Kampfe gegen Set-Typhon, ebda. S. 559. Auch in die Astrologie ist das übertragen: der Komet Typhon als der Sonne feindliches Gestirn, Engelbrecht Hephästion S. 99.

zu reden von der Sonnenkatze des Ra, welche die Schlange tötet.1) Nach altbabylonischen Mythen2) erhebt sich die siebenköpfige Schlange der Nacht gegen die Mächte des Lichts, gegen die siderischen Geister, deren satanisches Gegenbild sie ist: sie heisst der Feind Gottes. Sie ist denn auch Ahrimans Tier und im assyrischen Schöpfungsbericht<sup>3</sup>) wird über den Drachen Tiamat, welcher der Repräsentant des Chaos ist, als Strafe 'Bindung im Gefängnisse' verhängt. Dergleichen könnte ja auch einen mittelbaren Einfluss auf die synkretistischen Bildungen gehabt haben, aber der Πύθιος δράκων weist uns ja auf das Griechische. Auch da sind die zahlreichen Parallelen des Drachenkampfes Apollos bekannt genug: des Kadmos, des Iason, des Perseus, des Bellerophon, des Herakles Kampf mit den Ungeheuern und Schlangen. Der Hauptgedanke schon der ältesten theogonischen Dichtung ist es, dass der Lichtgott siegt über die Gewalten, die sich von unten gegen ihn auflehnen; schon das Typhoeuslied der hesiodischen Theogonie (v. 820-868) schildert in gewaltigen Bildern, wie sich der schlangenköpfige Sohn der riesigen Erde erhebt, wie Erde und Himmel und Meer sieden und krachen und endlich der Himmelskönig mit Donner und Blitz das Untier zum Tartarus niederwirft und das Weltall beruhigt. Aus dem Perserschutte der athenischen Akropolis sind Stücke eines Giebelreliefs gegraben worden4), die einerseits den Herakles im Kampfe mit einer gewaltigen Schlange, andererseits den Zeus im Kampfe mit dem dreileibigen Typhon darstellen: 'folglich hat die Sage bestanden, dass die himmlischen καλλίνικοι 'Vater und Sohn' das scheussliche Par Typhon und Echidna bezwungen haben', 'es handelt sich um einen entscheidenden Kampf, auch für die Weltordnung und um die Herrschaft des Universums'.5) An die Form Hesiods hat aufs deutlichste die orphische Theo-

<sup>1)</sup> Z. B. Totenbuch 17. Kapitel. Brugsch S. 306 ff.

<sup>2)</sup> Sayce babylonische Lit. deutsch von Friderici Lpz. 1878. S. 27.

<sup>3)</sup> Smith Chaldean account of Genesis 1876 p. 83. Baudissin Studien zur semit. Religionsgesch. S. 259.

<sup>4)</sup> Mitteil. des arch. Inst. zu Athen XIV Taf. II. III.

<sup>5)</sup> v. Wilamowitz zu den Reliefs im Anhang des Herakles II 286, 289.

gonie angeschlossen<sup>1</sup>) und in allen theogonischen Dichtungen der Griechen hatte der Schlangenkampf in analoger Form seine Stelle: bei Pherekydes Kronos gegen Ophioneus2), bei Epimenides Zeus gegen Echidna oder Typhon.3) Die kosmologische Bedeutung der Schlange in diesem Sinne haben endlich daher die Weltschöpfungsmythen der Gnestiker entnommen und aufs ausgiebigste verwertet: die Schlange ist ihnen -- einige ophitische Genossenschaften ausgenommen - noch viel deutlicher die dem Göttlichen widerstrebende Macht der Finsternis, häufig geradezu πατήρ κάτωθεν genannt.4) In der Pistis Sophia sind an die Pforten der Hölle Engel gesetzt, damit der Drache der Finsternis die Ordnung der Schöpfung nicht störe<sup>5</sup>); unter den fünf großen gottfeindlichen Archontes, deren Geschäft es ist meare adversus lucem, ist Τυφών, der Schlangenförmige, und wenn die purgatio ὕλης6) eintreten wird, die Reinigung der ganzen Welt im Feuer7), die kpícic caliginis, wird der Drache vernichtet werden.

Doch darf es auch hier nicht vergessen werden, das bei all den oben genannten Völkern und zwar von alters her bis in die späteste Zeit die Schlange Gegenstand der Verehrung war. Mag es sich aber mit der heiligen Schlange der Babylonier<sup>8</sup>),

ἐπιθέςθαι Τυφῶνα εἰρήκα[ςι τῆ βαςιλεία]
Διός, [ώς Αἰςχύλος]
ἐν Προ[μηθεῖ καὶ ᾿Α- (v. 370)
κουςίλα[ος καὶ Ἦπιμενίδη[ς καὶ ἄλλοι
πολλοί

Dieterich, Abraxas.

<sup>1)</sup> Orph. fragm. 41. Siehe Kern de theogoniis p. 30 f.

<sup>2)</sup> Kern p. 87 u. 99.

<sup>3)</sup> Die Stelle Philodems περὶ εὐcεβ. LXI<sup>b</sup>, 1 p. 46 Gomp. hat Diels bei Kern a. a. O. p. 64 meisterhaft rekonstruirt:

<sup>4)</sup> Z. B. bei den Sethianern, bei Justin (bei ihm halb Jungfrau, halb Schlange), der auch den Herakles gegen zwölf böse Engel kämpfen läst.

<sup>5)</sup> p. 332.

<sup>6)</sup> p. 317.

καθαρίζειν peccata totius κόςμου igne, p. 373: Ausbildung der Lehre von der ἐκπύρωςις.

<sup>8)</sup> S. auch Diodor. II 9: Herakles im Beltempel habe in einer Hand eine Schlange etc.

mit dem guten Schlangendämon der Phönizier<sup>1</sup>) oder mit dem Schlangenkultus der phrygischen Hierapolis<sup>2</sup>) verhalten wie es will, mag es auch mit der Schlange der hebräischen Genesis, die ursprünglich das kluge Tier auf dem Baume der Erkenntnis war, in das der Satan erst hineingedeutet wurde<sup>3</sup>), oder mit der Schlange, die Moses aufrichtete, seine besondere Bewandtnis haben: bekannt ist die Schlange in den griechischen Mythen von Kekrops und Erechtheus, die athenische Burgschlange, die Schlange des Asklepios und andere. Sie stehen immer in Beziehung zur Erde, die χθόνιοι haben Schlangengestalt, auch der ἀγαθὸς δαίμων erscheint so.4) 'Die Schlangengestalt ist den Erdgeistern heilig und, weil Erdgeister durchweg mantische Kraft haben, den Orakelgeistern.'5) So hat denn auch der Python zu Delphi als γας πελώριον τέρας das μαντεῖον χθόνιον gehütet<sup>6</sup>): er ist Sohn der Erde<sup>7</sup>) und Herr τοῦ προφητικοῦ τρίποδος. Die Orakelschlangen, die im Haine Apollons in Epirus gepflegt wurden, sollten vom Drachen Python abstammen<sup>8</sup>), dem berühmten δαιμόνιον μαντικόν.<sup>9</sup>) So hat diese Schlange das Volk noch in später Zeit gekannt: die

<sup>1)</sup> Movers Phön. 1 500; auch nach Philo Bybl. sollen sie die Schlange vergöttert haben.

<sup>2)</sup> v. Gutschmid rhein. Mus. 1864 S. 398 ff.

<sup>3)</sup> Baudissin Symbolik der Schlange im Semitismus, insbesondere im AT, in den Stud. zur semit. Religionsgesch. S. 257 ff. Sehr bemerkenswert ist, dass with Schlange, with augurium, with wahrsagen bedeutet und die Schlange in Verbindung mit Magie und Heilkunst steht, a. a. O. S. 287.

<sup>4)</sup> In Alexandreia opferte man Schlangen als τοῖc ἀγαθοῖc δαίμοςι τοῖc προνοουμένοις τῶν οἰκιῶν nach Pseudokallisth. I 32. Rohde Psyche S. 233 Anm.

<sup>5)</sup> Rohde S. 125 Anm. vgl. S. 224. Wie sehr man sich die Orakelgötter in Schlangengestalt vorzustellen geneigt war, zeigt Myth. vat. VIII 16: Apollo apud Delon vero formam habet draconinam.

<sup>6)</sup> Eur. Iph. T. 1247. Hyp. Pind. Pyth. I p. 297 B. Hygin f. 140. Pausan. X 6, 6: Weitere Belege bei Schreiber Apollon Pythoktonos S. 3. Rohde S. 123 f.

<sup>7)</sup> So auch genannt Hygin. f. 140, Ovid. Metam. I 438, Anthol. Pal. III 6 u. 5.

<sup>8)</sup> Aelian, de nat. an. XI 2.

<sup>9)</sup> Hesych, s. v. Πύθων.

παιδίcκη ἔχουσα πνεῦμα Πύθωνος, die act. ap. XVI 16¹) dem Paulus und Silas begegnet, hat ganz einfach nach Auffassung des Volks den Πύθων im Leibe, der weissagen kann. Die Apostel treiben ihn aus. Noch zu Tertullians Zeiten hatten die Zauberer *Pythonicos spiritus* in ihren Diensten.²)

Beide Auffassungen, die von dem Drachen der Finsternis, den der Lichtgott besiegt, und die von dem weissagenden göttlichen Erdgeiste in Schlangengestalt, sind in dem Python ineinandergeflossen und nur daraus ist es zu erklären, daß Apollon wegen des erlegten Drachen Sühnung suchen mußte: er mußte die Erde, deren Sohn er getötet, versöhnen.<sup>3</sup>) Aus dem andern Vorstellungskreise gesehen war diese Sühnung schon dem Plutarch lächerlich.<sup>4</sup>) Beide Auffassungen vereinigen sich auch noch in unserm Πύθιος δράκων: er ist das ἴδιον ζῷον der Erde, das τὰ πάντα προήδει, und er bäumt sich auf gegen den Himmelsherrn und bringt den geschaffenen κόςμος in Empörung und Aufruhr.

Aber das letztere und der Sieg des Gottes war doch die Hauptsache: 'der Drachenkampf ist das Grunddogma der pythischen Religion.' Die Feier der Pythien beruhte darauf; auch in Tegyra in Böotien, in Sikyon und Delos fand eine solche statt<sup>5</sup>), in Ephesus gab es einen Tempel des Apollon Pythios und von Kroton sind Münzen vorhanden, die den Kampf des Apollon und des Drachen, in der Mitte einen großen Dreifuß darstellen.<sup>6</sup>) Nicht nur in der Erinnerung waren diese Dinge lebendig: wie schon in ältester Zeit der Stoff für kunstgerechten Gesang komponirt wurde in dem berühmten νόμος Πυθικός<sup>7</sup>),

<sup>1)</sup> έγένετο δὲ πορευομένων ήμῶν εἰς προςευχήν, παιδίςκην τινὰ ἔχουcaν πνεθμα Πύθωνος (einige Hss. Πύθωνα) ἀπαντῆςαι ήμῖν, ἥτις ἐργαςίαν πολλὴν παρεῖχε τοῖς κυρίοις αὐτῆς μαντευομένη.

<sup>2)</sup> Tertullian de anima c. 28: scimus etiam magiae licere explorandis occultis, per Catabolicos et Paredros et Pythonicos spiritus.

<sup>3)</sup> Vgl. Lübbert ind. lect. Bonn. aest. 1887 p. 15 f.

<sup>4)</sup> Mommsen Delphica p. 114. Schreiber a. a. O. S. 95.

<sup>5)</sup> Schreiber S. 39.

<sup>6)</sup> Schreiber S. 68. S. Baumeister Denkm. s. v. Münzen Abb. 1124. Pythagoras von Rhegion hatte schon eine solche Gruppe gebildet. Plin. nat. hist. XXXIV 59.

<sup>7)</sup> S. Guhrauer der pythische Nomos, eine Studie zur griechischen Musikgeschichte, Fleckeis. Jb. Suppl. VIII S. 309 ff.

so lebte er auch in den Kulten weiter und wurde in Gesang und Tanz dargestellt. Lukian1) erzählt, dass man so dargestellt habe nicht nur die Geschichten von der Entstehung der Welt z. B. den Titanenkampf, die Geburt des Zeus, die List der Rhea, die Fesselung des Kronos, die Schöpfung der Menschen, die Strafe des Prometheus, um von der ganzen Kosmologie nur die Hauptsachen zu nennen, sondern auch μετὰ ταῦτα Δήλου πλάνην καὶ Λητοῦς ἀδῖνας καὶ Πύθωνος ἀναίρεςιν κτλ. Noch ein heiliger Cyprian, Bischof von Antiochia, der unter Decius geboren und unter Claudius oder Diokletian gestorben sein soll, sagt in seiner merkwürdigen Confessio, in der er auch über alle die Kulte und Mysterien und magischen Künste berichtet, in die er vor seiner Bekehrung eingeweiht sei - ein Kapitel, das eine eingehende Erklärung wert wäre -, er sagt da<sup>2</sup>) im Anfang ἐγώ εἰμι Κυπριανὸς ὁ ἐξ ἁπαλῶν ονύχων άνατεθείς τω Άπόλλωνι κειμήλιον, μυηθείς έτι νήπιος την τοῦ δράκοντος δραματουργίαν. Ist es nicht auch ein deutlicher Zusammenhang, wenn wir aus Strabo, den Pindarscholien. Pollux<sup>3</sup>) und einer herkulanischen Rolle des Demetrios περὶ ποιημάτων wissen, dass ein Satz des νόμος Πυθικός das cυριγμὸν oder cύριγμα war, das sich auf die darzustellende Scene, nicht auf das verwendete Instrument bezog und das Verröcheln des Drachen dargestellt haben soll — ἔτι δ' ἐπὶ πᾶςι τὸ ςυριγμὸν ἔχον τοῦ δράκοντος ἐν τῷ ἐςχάτῳ (ἀγῶνι) sagt Demetrios 4) — und wenn wir nun in unserm magischen Buche<sup>5</sup>) lesen, dass man auf ein Zauberblättchen ἀντὶ τοῦ cuριγμοῦ<sup>6</sup>) zeichnen soll δράκοντα und in der Kosmogonie gerade auf das ἐcύριcε Gottes der Πύθιος δράκων sich erhebt? Und noch klarer, wenn pag. III 17 ff. ein 'Απόλλων γεγλυμμέvoc gemacht werden soll aus Lorbeerholz, ψ παρέςτηκεν τρίπους καὶ Πύθιος δράκων - genau wie auf den Münzen von Kroton.

<sup>1)</sup> περὶ ὀρχήςεως c. 25.

<sup>2)</sup> Act. sanct. Sept. tom. VII p. 222. Darauf hingewiesen hat zuerst Preller im 1. Bande des Philologus S. 349.

Die Stellen bei Guhrauer a. a. O. und in den Verhandlungen der 40. Philologenvers. S. 441.

<sup>4)</sup> fr. XXII Neap. 11. Ox. 121a.

<sup>5)</sup> Pap. Leid. II 5 (s. unten die Ausgabe).

<sup>6)</sup> Über das cupizeiv als mystischen Ton siehe oben S. 23 f.

So war in der Tat der alte Mythus bis in seine Einzelheiten immer noch bekannt¹) und ich fürchte nicht zu kühn zu sein, wenn ich in einer Partie der Apokalypse nicht nur das alte gewaltige Bild des Kampfes zwischen Apollo und dem Drachen als eschatologischen Kampf des Michael und seiner Engel gegen den Drachen und seine Engel in den alten Farben ausgemalt finde, sondern in der ganzen umgebenden Partie auch die Λητοῦς ἀδῖνας und ihre Irrfahrten<sup>2</sup>) und die Geburt des Apollo als die Mythenformen erkenne, die dieser geflissentlich unklaren Offenbarung von den letzten Dingen zu Grunde liegen. Ich schicke voraus, was Hygin über jene Dinge erzählt, weil wir da in kurzem Bericht haben, was z. T. schon in den alten nur noch fragmentarisch erhaltenen homerischen Hymnen ebenso oder ähnlich stand3) und in allerlei anderer Tradition mit manchen Variationen4) erzählt wurde. Hygins Erzählung wird im ganzen der spätern Vulgata am nächsten stehen: Pytho, dem Sohne der Erde, dem großen Drachen, das etwa erzählt Hygin (f. 140), war geweissagt, dass der Sohn der Leto ihn töten würde. Leto war von Zeus schwanger: Hera bewirkt aber, dass sie nur da, wohin die Sonne nicht scheine, gebären könne. Als Python aber es merkt, dass Leto gebären wird, fängt er an sie zu verfolgen, um sie zu töten.5) Aber Boreas trägt die Leto zum Poseidon.

<sup>1)</sup> An Leto richteten sich auch orphische Gebete, Hymn. XXXV, πολυλλίστη βασίλεια v. 2. — In Ägypten wurde die Leto mit der Feuergöttin Mut oder Pach identificirt und besonders in Buto verehrt, Herod. II 59 f. Plut. Is. et Os. 38 u. s.

<sup>2)</sup> Der πολύπλανος, πλανωμένη, άλωομένη, wie sie genannt wird.

<sup>3)</sup> Ein altes Gedicht von der Geburt Apollos rekonstruirt Gruppe Culte und Mythen S. 535 f. aus Stücken des homer. Apollohymnus, in vielen Hauptsachen, wie mir scheint, richtig.

<sup>4)</sup> Z. B. Klearchos bei Athenäus XV p. 701. Vgl. auch das Vasenbild bei Baumeister I 103; über ein anderes Vasenbild und einen etruskischen Spiegel mit derselben Darstellung Schreiber a. a. O. S. 91 f.

<sup>5)</sup> Verfolgung der Leto durch Python vor der Niederkunft auch bei Lucian. dial. mer. 10. Serv. ad Verg. Aen. III 73. Myth. vat. I 37. II 17. III 8.3. vgl. noch besonders Lucian. enal. dial. 10: Iris bringt dem Poseidon den Auftrag, die Insel Delos für Leto, die πονηρώς ὑπὸ τῶν ὑδίνων ἔχει, emporzusenden. Hera hat die Erde schwören lassen μὴ παραςχεῖν τῆ Λητοῖ τῶν ὑδίνων ὑποδοχήν. Delos ist ἀνώμοτος, ἀφανής

Diese bringt sie nach Ortygia und bedeckt die Insel mit den Wogen des Meeres. Als Python die Leto nicht findet, kehrt er zum Parnass zurück. Auf der von Poseidon erhobenen Insel Ortygia gebiert Leto. Am vierten Tage nach der Geburt nimmt Apollo Rache, er eilt zum Parnass und tötet den Python.

Konnte dem hellenistischen Christen, zumal wenn er vielleicht auch einst ähnliche Erfahrungen wie der heilige Cyprian gemacht hatte, etwas näher liegen als die Ausdeutung des jugendlichen Siegers auf den wunderbaren Knaben von Bethlehem und des drachentötenden Gottes der Rettung auf ihn als den streitenden Herrn der Christenheit, den Heiland, der am Ende der Tage die alte Schlange, den Satan, für immer vernichten wird? So konnte er dann die alte Erzählung und das damals noch oft geschaute Drama von der Λητοῦς πλάνη und δράκοντος ἀναίρεςις, das in den heidnischen Kulten in Tanz und Mimik zur Darstellung kam, ganz in seinem Sinne verwenden. Hat doch die alte Sage es schon so aufgefasst, dass die ganze Welt, selbst die Götter, machtlos gegen den Drachen, nur auf den Sohn des Weibes harren, der die Welt erlösen soll, auf Phoibos Apollo, den Erstgeborenen und König eines neuen Kosmos. 1) Ohne die Verwirrung des betreffenden Kapitels der Apokalypse im einzelnen darlegen zu wollen, die wol mehr auf die jeder klaren Gestaltung ausweichenden Gedankensprünge des Propheten als auf die Textkorruption zurückzuführen sind, will ich den Gang der Erzählung angeben, wie er ursprünglich beabsichtigt gewesen sein muß und ganz allein Sinn hat2): 'Und ein großes Zeichen erschien

γάρ ἢν. Poseidon zeigt Verständnis für die Sorgen seines himmlischen Bruders und giebt die nötigen Befehle. Besonders beachte man zu apoc. XII 4: τὸν δράκοντα δέ, δε νῦν ἐξοιετρεῖ αὐτὴν φοβῶν, τὰ νεογνὰ ἐπειδὰν τεχθἢ, αὐτίκα μέτειει καὶ τιμωρήτει τἢ μητρί.

<sup>1)</sup> Gruppe S. 531 u. 534 oben. Vgl. auch Vergil ecl. IV.

<sup>2)</sup> cap. XII. Die Reihenfolge, die ich herstelle, ist: 1. 2. 3. 4. 14. 15. 16. 5. (6. 17. 12<sup>b</sup>?) 7. 8. 9. 10. 11. 12<sup>b</sup>. 6 u. 14 sind Doppelgänger. 18 ist Flickvers für den jetzigen ungereimten Gang der Handlung. Um nicht misverstanden zu werden, bemerke ich, dass ich nicht eine Herstellung des Textes der Apokal. geben will, wie er zu ediren wäre, sondern den Zusammenhang, aus dem dieser mystische Wirrwarr – z. T. gewis vom Apocalypticus selbst – gemacht wurde. Es ist

am Himmel: ein Weib, umhüllt mit der Sonne, und der Mond unter ihren Füßen, und auf ihrem Kopfe ein Kranz von zwölf Sternen. Und sie ist schwanger und schreit, sie ist in Wehen und Geburtsqualen. Und es erschien ein andres Zeichen am Himmel und siehe ein großer feuerroter Drache mit sieben Köpfen und zehn Hörnern und mit sieben Kronen auf seinen Köpfen und sein Schweif zieht mit sich ein Drittel der Sterne des Himmels und warf sie auf die Erde. Und er steht dem Weibe gegenüber, das gebären sollte, damit er das Kind auffrässe, wenn sie geboren hätte. Und es wurden dem Weibe die zwei Flügel gegeben des großen Adlers, damit sie in die Wüste flöge an ihren Ort, wo sie ernährt würde eine Zeit und zwei Zeiten und eine halbe Zeit, fern von dem Angesicht der Schlange. Und die Schlange schleuderte aus ihrem Rachen hinter dem Weibe her Wasser wie einen Fluss, dass sie diese in dem Flusse wegschwimmen ließe. Und die Erde half dem Weibe und es öffnete die Erde ihren Mund und trank hinab den Fluss, den der Drache aus seinem Rachen schleuderte. Und sie gebar einen Sohn, der hüten sollte alle Völker mit eisernem Stabe1), und entrückt ward ihr Kind zu Gott und seinem Tron. [Und das Weib floh in die Wüste, wo sie einen Ort hat, der bereitet ist von Gott, damit man sie dort ernähre 1260 Tage.] [Und es ward der Drache zornig über das Weib und ging weg Krieg zu führen mit den übrigen von dessen Samen, welche die Gebote Gottes beobachten und haben das Zeugnis des Jesus Christus.] [Wehe denen, die das Land bewohnen und das Meer, weil der Teufel zu euch hingekommen ist mit großem Zorn, da er weiß, daß er wenig Zeit hat.] Und es ward ein Krieg unter dem Himmel: das war der Michael<sup>2</sup>) und seine Engel; die begannen zu kämpfen gegen den Drachen und der Drache kämpfte und

klar, dass noch andere allegorische Absichten, die man mit dem Weibe hatte, daran schuld sind. Darum ist aber der Ursprung dieser Gestalten und ihrer Situationen nicht weniger deutlich.

<sup>1)</sup> Nach Psalm II 9 ποιμανεῖς αὐτοὺς ἐν ῥάβὸψ ςιδηρῷ (Sept.), hier: μέλλει ποιμαίνειν . . . ἐν ῥάβὸψ ςιδηρῷ.

<sup>2)</sup> Michael ist natürlich derselbe wie das Kind, der streitbare Christus, wie er damals öfter eingeführt wird, nach Daniel XII,

seine Engel und sie konnten nicht die Oberhand gewinnen und ihre Stätte wurde nicht mehr gefunden unter dem Himmel. Und es wurde geworfen der große Drache, die alte Schlange, die da heißt Teufel und Satan, welche die ganze Welt verführt; er wurde hinabgeworfen¹) und seine Engel mit ihm. Und ich hörte eine laute Stimme im Himmel, die sprach: nun ward die Rettung und die Macht und die Herrschaft unseres Gottes und die Erhöhung seines Christus, weil niedergeworfen ist der Ankläger unsrer Brüder, ihr Ankläger vor unserm Gotte Tag und Nacht.²) Und sie selbst besiegten ihn durch das Blut des Lammes und durch das Wort ihres Zeugnisses und sie liebten nicht ihr Leben bis zum Tode. Deshalb seid fröhlich, ihr Himmel, und die ihr in ihnen Wohnung macht.

Es ist hier nicht am Platze, über die zahlenmystischen Angaben<sup>3</sup>) und andere apokalyptische Eigentümlichkeiten zu reden — das Weib z. B. kann in seiner Beschreibung an die Himmelskönigin, von der wir sprachen, oder auch die gnostische Sophia erinnern —, die Anordnung des Gangs der Handlungen muß für sich selbst sprechen und die Ähnlichkeit desselben nicht blos im ganzen, sogar in vielem einzelnen<sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> εἰς τὴν γῆν hat keinen Sinn so wenig wie oben ἐν οὐρανῷ = im Himmel. Im Himmel ist ja der Drache nicht; der Sieg Michaels muß endgültig sein; hier muß der Drache auch ursprünglich wie einst in den Tartarus, in den höllischen Pfuhl geworfen sein. XX 8 ἔβαλεν αὐτὸν εἰς τὸν ἄβυςςον. Εν. Iohann. XII 31. Die Absicht, den Drachen erst noch auf der Erde die Menschen verführen zu lassen, kann ja der Apokalyptiker gehabt haben, darum ist es aber doch Verwirrung der alten zusammenhängenden Handlung. Die eingeklammerten Verse werden den neu hereingetragenen Tendenzen gedient haben, durch die das logische Gefüge gesprengt ist.

<sup>2)</sup> Eine Vorstellung, die da wieder gar nicht hinpasst; am Ende der Tage ist der Drache doch längst aus dem Himmel weg.

<sup>3)</sup> Die 1260 Tage v. 6 sind gerade 3½ Jahr (die Hälfte von 7) = καιρὸν καὶ καιροὺς καὶ ήμιςυ καιροῦ v. 14. Beides aus Daniel XII 7, 11: da als Zeit bis zum Ende. Danach ist natürlich auch hier die Beziehung auf den διαςκορπιςμὸς λαοῦ ήγιαςμένου oder dgl. hineingetragen und hat z. T. die Reihenfolge der Ereignisse bestimmt. Im einzelnen ist aber keine Sicherheit über Gründe und Fortgang der Umdeutung oder der Korruption zu erlangen.

<sup>4)</sup> Wenn dort Poseidon durch seine Wogen das Weib rettet, hier die Fluten vom Drachen kommen, hat das doch wol Zusammenhang:

mit den Mythen und Kultlegenden der pythonischen Sage liegt für jeden, der sehen will, auf der Hand. Noch eins: der Verfasser der Apokalypse ist ohne Zweifel in Kleinasien zu suchen und man nimmt mit Recht an, dass er in Ephesus geschrieben hat 1) oder doch den ephesinischen Johannes habe spielen wollen. Von dort aber, von Milet, von Tripolis in Karien, von Magnesia am Mäander und namentlich von Ephesus haben wir Münzen, sämtlich der spätern Kaiserzeit angehörend, welche die fliehende Leto darstellen.2) Über die Deutung ist kein Zweifel: eine Münze des Hadrian trägt z. B. die Beischrift EΦΕCIΩN ΛΗΤΩ. Von Milet, Magnesia und Tripolis steht fest. dass dort noch pythische Spiele bestanden3); jene Münztypen aber führt man mit Wahrscheinlichkeit auf eine Erzgruppe des Euphranor zurück, welche Leto, mit Apollo und Artemis auf dem Arm, vor dem Drachen fliehend darstellte.4) 'Aus den Münzen scheint hervorzugehen, dass das Original sich vor-

es hat eine Version gegeben, da Leto vor Wasserfluten der chaotischen Welt, die der Drache in Aufruhr gebracht, nicht niederkommen konnte — die Erde half ihr und hob Delos empor, die wüste einsame Insel. Vgl. Gruppes Auseinandersetzungen über den homerischen Hymnus, S. 539 u. 533. Preller-Robert griech. Myth. S. 326 u. Anm. 1. Vgl. auch die Version, wonach sie nur da gebären kann, wohin kein Sonnenstrahl dringt. — Hier tragen die Flügel des Adlers die Kreißende weg, dort Boreas, der schnelle. — Nach Aristot. hist. an. VII 580° brauchte Leto 12 Tage zur Reise nach Delos. — Leto mit dem Sternenschleier z. B. Gerhard Trinkschalen I Taf. C. Über die 12 Monate, die 7- und 10 tägigen Wochen in Verbindung mit Apollo und seinen Mythen bei Roscher Apollo und Mars S. 21 f.

<sup>1)</sup> Ephesus steht an der Spitze der 7 kleinasiatischen Gemeinden (I 11; II 1; 'der Verfasser von II 1—7 kennzeichnet sich selbst als den ephesinischen Johannes' Holtzmann), denen gegenüber der Apokalyptiker eine Autoritätsstellung einnimmt. Dionysios von Alexandreia führt das Werk zurück auf ἄλλον τινὰ τῶν ἐν 'Αcία γενομένων, ἐπεὶ καὶ δύο φαciν ἐν 'Εφέςω γενέςθαι μνήματα καὶ ἐκάτερον 'Ιωάννου λέγεςθαι Übrigens vgl. Holtzmann Lehrbuch der hist.-krit. Einleitung in das NT. S. 406 u. 411.

Aufgeführt von Schreiber a. a. O. S. 79. Einige abgebildet ebda. Taf. II. Statuen, Reliefs, Vasenbilder derselben Darstellung ebda, S. 67 ff.

<sup>3)</sup> Nachweise bei Schreiber S. 48 Anm. 46.

<sup>4)</sup> Schreiber S. 88.

dem in Kleinasien befand, wo vielleicht Kopieen zurückgeblieben waren. Für Ephesus läßt sich geltend machen, daß auf Münzen dieser Stadt der Typus am frühesten und reinsten auftritt und daß sich ebendort ein anderes Werk desselben Meisters, sein berühmtes Gemälde 'Odysseus in verstelltem Wahnsinn' befand. Es ist möglich, daß die Erzgruppe in dem am Hafen von Ephesus befindlichen Tempel des Apollon Pythios aufgestellt war und ihrer Berühmtheit wegen auf den Münzen der Stadt nachgebildet wurde.'1) Wird man noch sagen, daß der Zusammenhang, den ich aufdecken wollte, nicht wahrscheinlich sei? Was aber daraus für die Kritik der Apokalypse folgt, habe ich jetzt nicht zu untersuchen.2)

Der apokalyptische Drachentöter Michael ist einer der sieben Erzengel der nachexilischen Juden, der Schutzengel des jüdischen Volkes: hier ist er eingeführt nach dem Vorgang des Buches Daniel, des Haupt- und Grundbuches dieser Literatur. Schon in einer Schrift ähnlicher Herkunft<sup>3</sup>) hatte man ihn mit dem Satan um den Leib (oder die Seele?) Mosis streiten lassen; davon weiß auch der Brief des Judas (v. 9). Seine Gestalt ist auch den Verfassern unsrer Papyri wolbekannt. Sie rufen ihn oft an<sup>4</sup>) und lassen an solchen Stellen die lehrreiche Tatsache erkennen, daß der schlangensiegende Engel alsbald mit dem Horus, der den Typhon, die böse Schlange oder das feindliche Krokodil<sup>5</sup>) tötet, verbunden wird und gewiß einen Teil seiner spätern Auffassung dieser Ver-

<sup>1)</sup> Schreiber S. 89.

<sup>2)</sup> Seit der von Harnack unterstützten Schrift von Eberh. Vischer die Offenbarung Johannis, eine jüdische Apokalypse in christlicher Bearbeitung, 1886 (Texte u. Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur von O. von Gebhardt u. A. Harnack, II 5) hat man es besonders mit der jüdischen Grundschrift zu tun. Man sorgt aber, scheint es, schon dafür, daß diese Hypothese — bis auf einiges Sichere, das sie wol ergeben hat — tot gehetzt wird.

<sup>3)</sup> In der ἀνάληψις Μωϋςέως, von der lateinische Stücke erhalten sind. S. Schürer Neutest. Zeitgeschichte S. 536 ff.

<sup>4)</sup> Auch auf einer Defixionsbleitafel wird er neben 'lάw "Ηλ und Νεφθώ angerufen, Kaibel IGIS 859.

<sup>5)</sup> Ra gegen Krokodile z. B. auch in dem Texte bei Wiedemann Rel. der alten Äg. S. 39.

bindung verdankt. In dem Louvrepapyrus v. 148 wird er neben dem Sonnengott angerufen, deutlicher sind aber die Worte des pap. Paris. v. 2768:

φλέξον ἀκοιμήτω πυρὶ τὴν ψυχὴν τῆς Δ καὶ Ὠρίων καὶ ὁ ἐπάνω καθήμενος Μιχαήλ, ἔφθ' ὑδάτων κρατέεις καὶ γαίης ἠδὲ ςκότοιο¹), δν καλέουςι δράκοντα μέγαν †ακροκοδηρε μου ϊερωι.

'Ωρίων ist den Ägyptern = 'Ωρος'), und das in den korrupten Worten am Schlusse sich κροκόδειλ(ον) verbirgt, ist sicher, auch wenn eine überzeugende Herstellung kaum möglich ist. Und kann die Verbindung wiederum mit dem pythischen Apollo deutlicher sein als in dem magischen Hymnus'), der beginnt

Δέςποτα λεῖπε Παρνάςιον ὄρος καὶ Δελφίδα Πυθώ und dann alsbald fortfährt

καὶ τὲ τὸν οὐράνιον κότμον κατέχοντα Μιχαήλ.

Ich setze aber gleich hierher die Stelle des Berliner Papyrus v. 29 ff.:

ήκέ μοι ἀγαθὲ Γεωργέ ...., ἡκέ μοι ὁ ἅγιος Ὠρίω[ν ὁ ἀνακ]είμενος ἐν τῷ βορείῳ, ὁ ἐπικυλινδούμενος [τὰ τοῦ Νε]ίλου ἡεύματα καὶ ἐπιμιγνύων τῆ θαλάττη.

Haben wir nicht auch die Verbindung des andern später so wolbekannten Drachentöters mit Horus? Es gilt nicht vorschnell zu sein. Der Papyrus ist älter als die Gestalt des St. Georg, die wir kennen.<sup>4</sup>) In Athen gab es einen Zεùc Γεωργός, dem man am 10. Maimakterion opferte<sup>5</sup>), in dem Monat, in dem man pflügte und säte.<sup>6</sup>) Und wie auf einer aus Ägypten stammen-

<sup>1)</sup> επτα υδατων κρατεις και γης και ςκοον Pap. έφθ' υδάτων κρατέεις Miller.

<sup>2)</sup> Plut. de Is. et Os. XXI, XXII.

<sup>3)</sup> Aus dem Berliner Papyrus S. 109 ff., bei Abel p. 286.

<sup>4)</sup> Vgl. meine Bemerkungen Fleckeis. Jb. Suppl. XVI p. 780.

<sup>5)</sup> CIA III 77.

<sup>6)</sup> Preller-Robert griech. Myth. S. 131 Anm. 2.

den Holztafel der K. Bibliothek zu Berlin<sup>1</sup>) sich aus den ganz lückenhaften Zeichen erkennen lässt, dass der ἀγαθὸς Γεωργός für Feld- und Gartenarbeit angerufen wird, so wird er in jenen Worten mit dem Orion gepriesen als der, welcher die Fluten des Nils herbeiwälzt und sie wieder ins Meer abfließen läßt, also des Landes Fruchtbarkeit bewirkt.2) Sollten nicht solche Verbindungen auf die Gestaltung des spätern Heiligen eingewirkt haben, dessen Tag der 23. April war? Die frappanteste Bestätigung solcher Vermutungen giebt der erste Blick auf ein von Clermont-Ganneau publicirtes Relief des Louvre<sup>3</sup>): ein Krieger in römischer Uniform mit Paludamentum, Kürass und Helmdecken, auch das Pferd ist reich gewappnet, aber der Krieger hat einen Sperberkopf und stößt mit der Lanze ein Krokodil nieder. Es ist Horus und es ist St. Georg, wie ihn spätere byzantinische Darstellungen mit Pferd, Lanze und römischer Uniform zeigen. Seitdem sind dann Bronzen aus dem Britischen Museum mit den gleichen Darstellungen publicirt4) und eben solche Tonfiguren und Lampen aus dem Fajûm ans Licht gekommen.5) Das gehört alles derselben Zeit an wie unsere Urkunden und so finden denn auch zwei gnostische Gemmen<sup>6</sup>) ihre Erklärung, die ganz genau denselben Typus darstellen, aber den Reiter, dessen Beziehung zu den Lichtgottheiten noch die Sonne neben dem Haupte andeutet, ohne Sperberkopf und statt des Krokodils einen am Boden liegenden Mann. Solche Gebilde konnten nun in alle Welt getragen werden, am leichtesten durch die römischen Soldaten, deren gnostische Zaubertafeln ja sogar am Rheine gefunden sind. Freilich müssen andre Einwirkungen auf die Geschichte vom h. Georg in Asien offen gehalten werden - auch dort gab

von Parthey veröffentlicht in den Anmerkungen zu dem Papyrus S. 140.

<sup>2)</sup> Herodot findet in einem ägyptischen Gott und seinem Kult den Perseus wieder II 91. Das Erscheinen dieses Gottes verkündete für Ägypten Fruchtbarkeit.

<sup>3)</sup> Revue archéologique, nouv. ser. 32. 1876 p. 196 ff.; eine Abbildung jetzt auch bei Roscher Lex. I Sp. 2749.

<sup>4)</sup> Clermont-Ganneau Rev. arch. 33 p. 23 ff.

<sup>5)</sup> S. Eduard Meyer in Roschers Lex. I Sp. 2748 f.

<sup>6)</sup> Matter hist. du gnost. Planche VIII fig. 10 und 11.

es ja manche alte Tradition von Drachenkämpfern.¹) In Byzanz wurde der Heilige, der so geschmückt war mit dem Schmuck uralten Götterglaubens, sehr verehrt, schon von Konstantin: der Name Γεώργιος war nun dort ungemein häufig; später setzten die Kreuzfahrer den Ritter Georg auf ihre Banner und er ward der mächtigste Schutzheilige vieler Staaten. Sein Genosse aber, Michael, den schon die Leidener Hs. XXI 16 den μέγας ἀρχιστρατηγός nennt²), war aus dem Schützer des Judenvolks und dem apokalyptischen Sieger über den Satan der Schutzpatron der Kirche geworden³), namentlich in Deutschland, wo er viele Züge des Wodankultus annahm. Und auch da, wo einst das Siegeslied dem Gotte, der den pythischen Drachen schlug, zuerst erklang, betet das Volk heute zu dem heiligen Georg und dem heiligen Michael.⁴)

<sup>1)</sup> Von der Gegend von Arsouf, Lydda und Asdoud spricht Clermont-Ganneau p. 388 ff. eingehender: in Lydda wurde unter Justinian eine große Basilika mit Reliquien des St. Georg geweiht; in den Bischofslisten hat es den Namen 'Αγιογεωργιούπολις. Es sollte Vaterland und Stätte des Martyriums des heiligen Georg sein. Dort gab es eine altmuhammedanische Tradition, daß Jesus den Antichrist unter den Mauern von Lydda töten würde: der hieß Dadjdjät = la bête de la terre. Ein Relief am Portal der Basilika wurde so erklärt. Bei Muselmanen und Arabern hieß St. Georg Khidr = verdoyant. Noch ein arabischer Geograph erzähle que le signal des semailles était donné dans son pays par la grande fête de St. Georges. Leider erhalte ich eben erst Kenntnis von Mayers Arbeit über Verwandtschaft heidnischer und christlicher Drachentöter in den Verhandl. der 40. Philologenvers. S. 336 ff. Er handelt auch über den h. Georg, führt ihn auf Syrien und seine Legende auf antike Perseustradition zurück.

<sup>2)</sup> Theodoret in Col. II 18 patr. grace. LXXXII p. 613 A nennt ihn: ό μέγας ταξιάρχης ό ἀρχιςτρατηγὸς τῆς δυνάμεως κυρίου. In Chonae, das an die Stelle des frühern Colossae trat, wurde Michael auch verehrt. Eine Quelle wurde auf ihn zurückgeführt; s. Bonnet narratio de miraculo a Michaele archangelo Chonis patrato adiecto Symeonis Metaphrasto de eadem re libello, Paris, Hachette, 1890.

<sup>3)</sup> Seine Tage waren der 15. März und der 8. Mai, beide im Frühling; erst spät ist das Michaelisfest des 29. September eingesetzt.

<sup>4)</sup> Schmidt a. a. O. S. 37. 40. 193. 248. Michael ist merkwürdigerweise hier und da Vertreter der Mantik Rohde Psyche S. 175 Anm. — Die alte Drachenlegende ist Grundlage einer verbreiteten neugriechischen Sage nach Lenormant monographie de la voie sacrée éleusinienne I p. 522. Schreiber S. 67.

Zum Schlusse aber mag noch bemerkt sein, dass die Papyrusverse von Michael

ἔφθ' ὑδάτων κρατέεις καὶ γαίης ἠδὲ ςκότοιο, δν καλέουςι δράκοντα μέγαν

vielleicht noch ganz anders zu verstehen sind. Bezieht sich nicht wahrscheinlich der zweite Vers wieder auf Michael selbst? Dann hätten wir den Μιχαήλ ὀφιόμορφος gewisser gnostischer Ophiten zu denken¹), ein merkwürdiges Beispiel jener Schlangenverehrung, die nicht das Böse, sondern das Gute, nicht das Dunkel, sondern das Licht als eine Schlange anbetete. Sei dem jetzt wie ihm wolle, die Figur des pythischen Drachen weist auch hier wieder unsre Kosmologie in hellenistische Kreise, die von christlichen unberührt noch die alte δραματουργία δράκοντος kannten und deren wenn auch 'gnostische' Gebilde doch im griechischen Mythus wurzelten.

9.

Tῆc θεογονίας τοῖc ελληςιν πατήρ<sup>2</sup>), das war der ganzen spätern Auffassung Orpheus<sup>3</sup>), er war älter als Homer und Hesiod, war der Sohn der Götter; dieser ältesten und höchsten

<sup>1)</sup> Irenaeus I 38, 5. Theodor. h. fab. I 15.

<sup>2)</sup> Prokl. in Plat. rep. CXVIII 1-5 (Schöll).

<sup>3)</sup> Der folgende kurze Überblick über die Geschichte orphischer Theogonieen soll natürlich nicht das Einzelmaterial von neuem behandeln, das in letzter Zeit von Kern de Orphei Epimenidis Pherecydis theogoniis, O. Gruppe Culte und Mythen S. 612 ff., die rhapsodische Theogonie und ihre Bedeutung in der orph. Literatur, Fleckeis. Jb. Suppl. XVII S. 688 ff., und Susemihl de theogoniae orphicae forma antiquissima diss. in ind. schol. von Greifswald, Sommer 1890, und ganz neuerdings in einigen Bemerkungen, Fleckeis. Jb. 1890. 12. Heft S. 820 f., ausgezeichnet behandelt ist. Ich halte das Resultat der im übrigen vorzüglichen Untersuchungen Kerns für gänzlich verfehlt und bin in der Hauptsache auf Seiten Gruppes und Susemihls. Auch sie, namentlich Gruppe, gehen mir noch viel zu weit in der Annahme älterer Theogonieen und ihrer Rekonstruktion und in den Versuchen, die Citate zu Zeugnissen für rein imaginäre Größen zu vereinigen. Für die oben gegebene Auffassung, die mir eine massvolle Prüfung der Tatsachen zu fordern scheint, citire ich im einzelnen die angegebenen Schriften nicht. Man wird leicht sehen, worin ich von ihnen abweiche.

Autorität wollte man die tiefsten Offenbarungen über das Werden der Welt und der Götter verdanken. In alter Zeit aber war Orpheus der heilige Kitharöde, der Dichter der Hymnen, die man bei allerlei Götterdienst sang, der uralte Thracier, der fromme Sänger und Gründer der Mysterien. Alte Formeln aus den Mysterien wie das θύρας δ' ἐπίθεςθε βέβηλοι, mit dem der platonische Alkibiades geistreich spielt, als er sein Sokratesmysterium enthüllen will<sup>1</sup>) - sie führte man natürlich auf Orpheus zurück und sie erhielten sich bis in die jüngste Zeit.2) Es ist sehr verständlich, dass die, welche allerlei neue religiöse Weihungen und Offenbarungen boten, zuerst gequält von einem erwachenden Sündenbewusstsein. anknüpften an den göttlichen Zaubermann<sup>3</sup>), dass die χρηςμοί und τελεταί, die man unter Peisistratos zu Athen ans Licht brachte. Glauben forderten unter dem Namen des verehrten Stifters des eleusinischen Gottesdienstes. Von demselben Kreis gingen die Versuche aus, in die Bücher, die das Griechenvolk über die Götter bis dahin belehrt, ihre neuen Anschauungen hineinzutragen: den Homer zu interpoliren und den Hesiod zu verändern. Im Homer kamen sie nicht weit - in der Νέκυια sind die Spuren ihrer Tätigkeit -, die Theogonie aber des Hesiod bearbeiteten sie eifrig. Auch ἔργα καὶ ἡμέραι scheinen sie in ihrer Weise umgeformt zu haben4) und anderes Hesiodeische. Aber sie bewahrten in der Hauptsache die Art ihrer Vorlagen: auch in den Göttergenealogieen haben sie wol namentlich im Anfang allerlei Mystisches eingesetzt, etwa das Weltei, das wenigstens zur Zeit des Aristophanes in diesen Produkten seine Stelle hatte, aber jetzt und in der ganzen Folgezeit bleiben diese Dichtungen genealogisch. Mögen die

<sup>1)</sup> Symposion p. 218 B.

<sup>2)</sup> Orph. fragm. 5, 6.

<sup>3)</sup> Auch die pythagoreischen Traditionen, die ja besonders praktisch religiöser Art waren, nahmen die Orphiker sehr vielfach auf. Da ist noch viel zu sichten; auch die wirklich alten Pythagorasoffenbarungen sind noch festzustellen. In dieselbe Richtung gehört Empedokles (καθαρμοί). Ein Gedicht κοτμοποιία von ihm hat nur seine Naturphilosophie traktirt.

<sup>4)</sup> Orph. fr. 11 ff. und Vari nova fragmenta orphica, Wiener Stud. XII p. 222 (1. frgm.).

zahlreichen fremden Kulte, die im Laufe des 5. Jahrhunderts aufkamen, manche Einwirkung auf diese ίεροὶ λόγοι und ίεραὶ βίβλοι gehabt haben¹) — was wir im 4. und 3. Jahrhundert nur ganz vereinzelt von orphischen Theogonieen hören, geht in nichts über die hesiodische Form zu genealogisiren hinaus.

ἕκτη δ' ἐν γενέη καταπαύςατε κόςμον ἀοιδῆς²), im platonischen Philebus³) von Orpheus citirt, zeigt diesen Charakter, wie es auch sonst zu verstehen sein mag; die orphische Stelle im platonischen Kratylos⁴)

> 'Ωκεανὸς πρῶτος καλλίρροος ἦρξε γάμοιο, ὅς ῥα καςιγνήτην ὁμομήτορα Τηθὺν ὄπυιεν

erweist nach dem Sinne des Citats, dass diese jedenfalls theogonische Dichtung den Okeanos und die Tethys als erstes Par darstellte, vor dem höchstens — zu dem ὁμομήτορα am passendsten — Νύξ eine Stelle haben konnte. Dann wäre wenigstens möglich, dass Eudemos<sup>5</sup>), der nur sagt, dass in der θεολογία des Orpheus Νύξ am Anfang gestanden habe, dasselbe Poem gehabt hätte. Ein anderes war das der θεῶν ἔκγονοι, also jedenfalls auch des Orpheus bei Plat. Tim. p. 40 D, das die Anordnung hatte: Γῆ — Οὐρανός, ἀρκεανὸς — Τηθὺς, Φόρκυς Κρόνος, Ἡρέα — Ζεύς, Ἡρα, teilweise andere die der θεολόγοι, welche nach Aristoteles<sup>6</sup>) Νὺξ καὶ Οὐρανός oder Χάος oder Ὠρκεανός voranstellten, ein andres, das Aristo-

Vgl. z. B. das Kreterfragment des Euripides 472 Nauck², wo der βάκχος όςιωθείς der 'Ιδαία μήτηρ und dem Ζαγρεύς dient und seitdem einen άγνὸν βίον führt; siehe namentlich Foucart les assoc. rélig. p. 109 ff. u. sonst.

<sup>2)</sup> Eine Frage nur sei es, ob nicht die Worte nach dem Sinne des Citats am besten passten in ein Lied von den Geschlechtern oder Zeitaltern wie das in Hesiods έργα enthaltene (da sind es 5). Es wäre sehr denkbar, dass bei diesen Orphikern 5 Geschlechter vorhergingen und das 6. das gegenwärtige ist, bei dem der κόςμος ἀοιδής schweigen mus; es als ganz schlecht darzustellen, war ja im Sinne der Sühnepriester. Jedenfalls mus in der Platostelle ein Heruntergehen zum Schlechtern gemeint sein, und das passt in keine Theogonie.

<sup>3)</sup> p. 66 C.

<sup>4)</sup> p. 402 B.

<sup>5)</sup> Bei Damascius de primis principiis p. 386, orph. fr. 1.

<sup>6)</sup> Metaph. 1071b, 26. 1091b, 4.

phanes in den Vögeln (v. 693 ff.) meint, ein ganz andres, das Apollonios Rhodios benutzt hat. Die wenigen Spuren, die wir noch sehen, zeigen uns eine ganze Fülle von Variationen dieser orphischen Weltgenealogieen. Es war ein Büchergewimmel, wie Plato schon verächtlich genug sagt.1) Denn so sehr man den alten Orpheus und seine Kulthymnen - manches, das theogonisch scheint, kann recht wol da gestanden haben - in Ehren liefs, die Elaborate der neuen Mystiker drangen aus den Konventikeln ihrer Gläubigen nur selten zur Kenntnis der Männer, deren Schriften wir haben. Dass es mit ihrem angeblichen hohen Alter nichts war, wußte schon Herodot.2) Öfter hören wir nur von den Weihen und Reinigungen, zu denen die orphischen Priester ganze Städte zu bekehren wußsten.3) Die attischen Komiker hatten für dergleichen schon Spott genug.4) Aber das goldene Zeitalter der Orpheotelesten kanı. Vom dritten Jahrhundert an hören wir immer mehr von kühnen kosmogonischen Spekulationen, wir hören nun erst von dem Phanes-Erikapaios die Wunderdinge, von Kronos - Chronos, von dem Zeus, der das All verschlingt, von der Zerreissung und Wiedergeburt des Zagreus. Hätte man es je bezweifeln sollen, dass die stoischen Denkformen in die Welt ausgegangen sein mussten, ehe diese pantheistischen Allegorieen aus griechischen Göttergenealogieen werden konnten, dass der religiös-synkretistische Zug der folgenden Zeit allein die Entstehung und die Verbreitung dieser dunkeln Offenbarungen erklärt? Mögen schon vorher unter dem Namen des Musaios, des Thamyris, des Linos, des Pherekydes, des Epimenides Kosmologieen der einfach genealogischen Art existirt haben, jebzt hören wir erst davon und ich zweifle nicht daran, dass ziemlich alles, was die Berichterstatter von deren Büchern erzühlen, aus den Produkten dieser späten Zeit

<sup>1)</sup> Republ. p. 364 Ε (δμαδος βίβλων).

<sup>2)</sup> II 53.

<sup>3)</sup> Plat. Republ. a. a. O.

<sup>4)</sup> Eine lange Reihe von Komödien und Komödienstellen bei Foucart ass. rel. p. 174 ff. u. vorher. Das Orphische warf man mit den fremden Kulten zusammen und es war auch in der Tat stark vermengt damit.

Dieterich, Abraxas.

stammt.¹) Die großen Namen der vergangenen Zeit suchte man auf, der größte unter ihnen war Orpheus, und wie man die Wundermänner Epimenides und Pherekydes auf die Titel

Mit dem andern Wundermann Pherekydes ist es nicht anders. Das Zeugnis des Damaskios p. 384 Kern fr. I ist nicht aus Eudem (Φερεκύδης δ' ό Cύριος fährt Damaskios selbst fort nach dem, was er nach Eudem berichtet); die Worte des Aristoteles beweisen nichts, die blos von dem πρώτον τὸ γεννήςαν ἄριςτον, das er aufgestellt, die kurze Notiz geben - wer kann denn da zwischen dem athenischen Theologen und dem Lerier und dem sagenhaften Lehrer des Pythagoras unterscheiden zu Gunsten des letztern? Und andre berichten doch, dass der Syrier sein Buch angefangen habe Zàc μèν και Χρόνος ή cav ἀει και Xθονίη, Diog. Laert. I 119, andre, dass er die Erde, andre, dass er das Wasser an den Anfang gestellt, s. bei Kern p. 86. Die einen erzählen, das Chronos aus seinem Samen (αὐτοῦ aus ἐαυτοῦ mit Kern zu ändern geht nicht; es hat ja keine Beziehung, Zác steht durch vieles andre getrennt davon) die Elemente geschaffen, andre, dass Kronos mit Ophionevs um den Himmel gekämpft; das ist doch hier nur so zu verstehen (Kern fr. III), wie in der Theogonie des Apollonios Rhodios I 503 f.: Ophion hatte den Himmel, dann Kronos, der ihn besiegt u. s. w. Passt denn jener Chronos zu diesem Kronos? Und nun der geflügelte Eichbaum, das Gewand darüber und die fünf Falten, die auf yevéceic und άπογενέςεις der Seelen bezogen werden (Porph. antr. nymph. c. 31 p. 77, 11) und dann wieder auf die γενεά θεών (Damask. p. 384)! Ein

13

<sup>1)</sup> Für Linos, Thamyris, Musaios u. a. wird das wol nicht bezweifelt, aber Epimenides und Pherekydes! Damaskios p. 383 giebt nach Eudemos nur 'Αήρ, Νύξ, Τάρταρος und ψόν für Epimenides an (Kern fr. I). Das ist ganz die ältere Art. Was sonst über Epimenides, den Κρόνος, die Εὐονύμη, die Έχιδνα u. s. f. berichtet wird (namentlich auch die bei Aelian erhaltenen Verse, Kern fr. V), wird alles erst ganz spät angeführt und hat damit gar nichts zu tun. Und die Angabe über die Schriften des Epimenides bei Laert. Diog. mit den 4000, 5000 und 6500 Versen kann man doch nicht so behandeln, dass man die θεογονία herausnimmt als alte gute Überlieferung. Hat man also schon früher unter dem sagenhaften Namen Genealogisches in hesiodeischer Art — der Kosmogonie der Vögel Nahestehendes — zu Tage gefördert, so haben doch erst die Spätern mit dem Namen, der ihnen so recht passen musste, ihre Wunderbücher geschmückt, ja Leute wie Lobon haben ihm Bücher zugeschrieben, die ihm wol noch nicht einmal untergeschoben Und was soll man zu oi περὶ Ἐπιμενίδην sagen, die nach Lydus de mens. IV 13 neupythagoreisch-neuplatonische Meinungen über die Weltschöpfung hatten? Auch sie haben ihren 'Epimenides' gehabt! Man kann es nur aufgeben, in solchen Spuren eines wahren Chaos 'Echtes' zu finden.

setzte, musste auch der alte Hellanikos eine Theogonie geschrieben haben; denn dessen Namen wird es sein, den sogar Damaskios 1) bezweifelt. Archaistische Neigungen der gleichen Zeit kamen zu Hülfe, um sogar die äussere Form, ja den Dialekt altertümlich zu gestalten. Wäre es am Platze von Fälschung im gewöhnlichen Sinne zu reden, hier war alles Fälschung. Und nun ist eine Thatsache, die festgehalten werden muss, die, dass wir als uns wirklich bekannt nur die Theogonie betrachten dürfen, welche die Neuplatoniker lasen; wir kennen allein von dieser rhapsodischen Theogonie<sup>2</sup>) den Hauptinhalt und zahlreiche Reste. Mag darin, wie in den ebenfalls späten orphischen Hymnen, vieles Alte erhalten sein - zeigt sich doch hier und da noch bis in Einzelheiten der Anschluß an Hesiod<sup>3</sup>), also der Zusammenhang mit den ältern genealogischen Dichtungen -- das ganze, das hier erst und gleich in solcher Fülle für uns ans Licht tritt, kann so nur ein Produkt der vorhergehenden Jahrhunderte sein, der Blütezeit pseudepigrapher mystischer Litteratur. Der Spielraum,

solches Durcheinander soll aus dem 6. Jahrhundert sein? Nimmermehr. Aber der alte Zác! Diels sagt selbst (Archiv für Gesch. der Philos. 1, 1884, S. 12 Anm. 1), dass er das in dem übrigen Dialekt nicht erklären könne, und sollte es möglich sein, wie Kern p. 93 Anm. 64 angiebt, dann heisst es ja doch wieder Zhc und da gesteht denn auch Kern 'utramque (formam) quomodo simul adhibere potuerit (Pher.) nescio.' S. übrigens G. Meyer gr. Gr. 2 § 324. Und 'Péa heisst 'Pn! Das ist die Mache der altertümelnden Mystiker (vgl. gewisse Pythagorasbücher); sie haben ein in Form und Inhalt grotesk altertümliches 'Buch der fünf Schlüfte' in die Welt gesetzt und mit den Namen des alten Syriers, über den man von je nur Wunderbares wußte, geschmückt - wahrscheinlich in Alexandreia. Es wird sogar mit der Zeit mehrere Bücher des Pherekydes der Art gegeben haben, vielleicht auch noch ein Buch der sieben Schlüfte (Suidas s. v.). - Diese wenigen Bemerkungen für jetzt nur, um meine oben gegebenen Auffassungen zu rechtfertigen. 1) P. 387.

<sup>2)</sup> Außer der allgemeinen Angabe ραψψδίαι haben wir nun auch ein Citat ἐν τἢ τετάρτη ραψψδία πρὸς Μουςαΐον, der φίλον τέκος angeredet wird (über diese Briefform s. unten) in den χρηςμοί τῶν Ἑλληνικῶν θεῶν, die Buresch hinter seinem 'Klaros' edirt hat, S. 116 no. 61.

<sup>3)</sup> Z. B. fr. 205 Abel zu Hesiod theog. v. 517 ff., fr. 41 zu Hesiod 295 ff. u. mehr. Auch wird man dem Hesiod um diese Zeit noch Schriften wie die Δάκτυλοι Ἰδαῖοι, die Θητέως εἰς "Αιδου κατάβαςις u. dgl. untergeschoben haben.

der für diese Theogonie nach ihrem Inhalt und ihrer Form zugestanden werden kann, ist die Zeit vom 3. oder 2. Jh. vor bis zum 3. Jh. n. Chr. Ich denke mir auch diese Dichtungen entwickelt und gepflegt in den zahlreichen Kultgemeinden, die in jenen Jahrhunderten in der hellenistischen Welt blühten, wie in Kleinasien und vor allem in Ägypten. In Ägypten haben die Neuplatoniker die ιεροι λόγοι kennen gelernt, die darum ραψωδίαι heißen mögen, weil die einzelnen Rhapsodieen in den orphischen Gemeinden vorgetragen wurden. Dort hat sich auch Nonnos¹) noch mit deren Inhalt so genau bekannt machen können.

Die orphischen Kosmogonieen haben eben dort auch auf die mannichfachen Spekulationen über die Weltschöpfung gewirkt, welche die Vorläufer der großen Systeme der gnostischen Meister waren. Hier ist unsre Κοςμοποιία einzureihen. Die mannichfaltigsten Zusammenhänge mit den Orphikern werden im einzelnen schon einleuchtend genug gewesen sein. Die Verbindung mit den mannichfachsten Gedanken anderer Herkunft charakterisirt das, was wir 'gnostisch' nennen. war keins der späteren gnostischen Systeme hier nachzuweisen, nur die mannichfachsten Bestandteile, die Ansätze dazu: diese Kosmogonie ist einfacher und deshalb älter. Woran diese ersten Gnostiker mit ihren Kulten und Mysterien, ihren Riten und Hymnen anschlossen, wird im Folgenden noch deutlicher werden. Dass die Papyri in engster Verbindung mit orphischer Litteratur standen, zeigen nicht nur die Citate z. B. in der Leidener Hs. W XXI 21 ώς δ θεολόγος Όρφεὺς παρέδωκεν διὰ τῆς παραστιχίδος της ιδίας, 34 Ερώτυλος έν τοις Όρφικοις, dass sie gerade auch orphische Theogonie im einzelnen übernahmen, lehrt eine Stelle des Pariser Papyrus v. 1747: ἐπικαλοῦμαί ce, τὸν άρχηγέτην πάςης γενέςεως, τὸν διατείναντα τὰς έαυτοῦ πτέρυτας είς τὸν ςύμπαντα κόςμον, ςὲ τὸν ἄπλατον καὶ άμέτρητον είς τὰς ψυχὰς πάςας ζωργόνον ἐμπνέοντα λογιςμὸν τὸν τυναρμοτάμενον τὰ πάντα<sup>2</sup>) τἢ έαυτοῦ δυνάμει, Πρωτόγονε, παντὸς κτίςτα, χρυςοπτέρυγε, μελαμφαή . .

<sup>1)</sup> Dion. VI 155 ff. u. ö.

<sup>2)</sup> Diese Worte innerhalb des Orphischen werden wir nicht unbeachtet lassen.

(v. 1795) νυκτιγενέτωρ. Es ist bis auf die einzelnen Worte¹) der Πρωτόγονος der Hymnen und der rhapsodischen Theogonie, in der er der Erzeuger der Nacht ist. Sind diese Texte als im Anfang der gnostischen Bewegung stehend, also um 100-150 der Abfassung nach anzusetzen — die Palaeographie weist auf später, aber zwischen Abfassung der Texte und Schreibung unsrer Exemplare liegt eine lange Zeit der Tradition und Korruption —, so müssen um diese Zeit Urkunden orphischer Kosmologie ihren Einflus auf diese Magier ausgeübt haben, wie es von den Sammlungen der orphischen Hymnen schon gezeigt ist²), und wir können nur darum auf eine bestimmte Theogonie nicht schließen, weil wir uns die unendliche Mannichfaltigkeit dieser Werke vor Augen halten müssen.

Die ἱεροὶ λόγοι dieser ersten Gnostiker, die von christlicher Einwirkung noch kaum die geringste Spur zeigen, waren nur die ersten Bausteine zu den himmelhohen Gebäuden eines Basileides und Valentinus, die, genährt mit aller hellenistischen Bildung, in den Mysterien ihrer 'Erkenntnis' die kämpfenden Religionen versöhnen wollten. Der Grundgedanke ihrer Systeme liegt in einfacher Form schon in unsrer Weltschöpfungsgeschichte: Gott emanirt die großen κοτμοκράτορες, von unten kommt Empörung und Abfall, die letzte größte Emanation erlöst alles und bringt das All zur Ruhe. Wie diese Konstruktion aus den verschiedenen Quellen zusammenkam, haben wir gesehen. Dieselben Elemente waren natürlich wirksam in den großen Systemen der Philosophen unter den Gnostikern.

Herm. in Plat. Phaedr. p. 137, fragm. theog. 65 (Abel): χρυτείαιτ πτερύγεττι φορεύμενος ἔνθα καὶ ἔνθα

<sup>1)</sup> s. Hymnus auf den Protogonos:

ν. 2 χρυςέηςιν άγαλλόμενον πτερύγεςςιν

ν. 3 γένεςιν μακάρων θνητῶν τ' ἀνθρώπων

ν. 7 πάντη δινηθείς πτερύγων ριπαῖς κατὰ κόςμον λαμπρὸν ἄγων φάος άγνόν —.

u. s. f.

<sup>2)</sup> S. meine Ausführungen Fleckeis. Jb. Suppl. XVI p. 779, nur dass ich damals unsre Papyrusurkunden nach den großen Meistern der Gnosis ansetzen wollte. Das ist falsch.

Es würde nicht ohne Resultat sein, den Einfluss all der weitern orphischen Lehren, wie die Titanen sich auflehnen, die den kleinen Dionysos zerreißen und verschlingen, wie die Menschen entstehen aus der Asche der Titanen, wie so, gleichsam ein λόγος επερματικός, in jedem einzelnen Menschen ein Stück von Dionysos ist, wie der wiedergeborne Dionysos alle diese Teilchen seiner selbst wieder mit sich zum Himmel hinaufführen wird, solche und andere Gedanken mit den Lehren späterer gnostischer Systeme zu vergleichen. Sicher ist das kosmogonische Weltbild, das später die christliche Anschauung beherrscht: Schöpfung - Abfall und Auflehnung (Schlange) -Sendung des Gottessohnes - Erlösung und Rückführung derer, die ihn erkennen¹) (mystische Vereinigung der Seele mit Gott), ins Himmelreich, erst durch das Eingehen des Christentums ins Hellenische zu Stande gekommen. Die Repräsentanten dieser Vereinigung sind vor allem die Gnostiker.

Den Übergang aus gnostischer in neuplatonische Kosmologie repräsentiren die hermetischen Schriften, wie sie im Poimandres, bei Stobaios und sonst erhalten sind. Einige Stücke sind ganz gnostisch<sup>2</sup>), andere schon ganz neuplatonisch.

<sup>1)</sup> Die 'Erkenntnis', die auch in der christlichen Lehre weiterhin immer eine große Rolle spielt, ist überhaupt ein Stück hellenischen Einflusses.

<sup>2)</sup> Die direkte Einwirkung Valentins zeigen namentlich einige Stücke des Poimandres. Auch Sätze wie dieser: τί ξαυτούς, Ѿ ἄνδρες γηγενεῖς, εἰς θάνατον ἐκδεδώκατε ἔχοντες ἐξουςίαν τῆς ἀθαναςίας μεταλαβεῖν; μετανοήςαντες οἱ τυνοδεύταντες τή ἀγνοία, ἀπαλλάγητε τοῦ τκοτεινοῦ φωτός, μεταλάβετε τῆς ἀθαναςίας καταλείψαντες τὴν φθοράν (c. 27. 28) erinnern an valentinische Homilien, wie Clem. Alex. IV 13, 91 ein Stück erhalten hat: ἀπ' ἀρχής ἀθάνατοί ἐςτε καὶ τέκνα ζωής ἐςτε αἰωνίας και τὸν θάνατον ἡθέλετε μερίςεςθαι εἰς έαυτούς, ἵνα δαπανήςητε αὐτὸν καὶ ἀναλώςητε καὶ ἀποθάνη ὁ θάνατος ἐν ὑμῖν καὶ δι' ὑμῶν ὅταν γὰρ τὸν μὲν κόςμον λύητε, αὐτοὶ δὲ μὴ καταλύηςθε, κυριεύετε τῆς κτίςεως καὶ τής φθοράς άπάςης. 'Eine gehobene Ansprache an die pneumatische Gemeinde' (Hilgenfeld Ketzergeschichte S. 298). Solche Reste lassen eher als die Berichte der Kirchenväter den ungeheuren Einflus des Valentin auf die Menge verstehen und seine Beredsamkeit erkennen, die auch Tertullian zugeben muß. Das ganze erste Stück des Poimandres mit seinem homiletischen Ton mag aus solchen Kreisen stammen. Die Gnosis giebt sich deutlich genug zu erkennen (p. 15. 16), auch in den

Ihre Entstehung reicht weiter zurück und auch im Papyrus Paris. wird schon v. 886 Έρμης τριςμέτιστος citirt. Zusammenhang mit den alten Thotbüchern giebt das viele Ägyptische noch deutlich genug zu erkennen. Ein großer Teil der Schöpfungsmythen, namentlich die zahlreichen Auseinandersetzungen über den Götterbecher, in dem die Seelen bereitet werden, gehen in letzter Linie auf den platonischen Timäus zurück. Außer den gnostischen bilden Spekulationen über das εν und παν, den νοῦς, die ψυχή, das κινοῦν und κινούμενον die Hauptmasse der Stücke. Es sind neuplatonische ohne etwa schon eigentlich plotinische Gedanken zu sein. Die hermetischen Bücher gehören in das Ende des dritten Jahrhunderts, wenn man den ungefähren Abschluss ihrer Abfassung in Betracht nimmt. Die letzten Jahrhunderte griechischer kosmogonischer Spekulation füllen die Neuplatoniker. Der letzte Scholarch zu Athen war Damaskios: ihm gerade verdanken wir die meisten Nachrichten über griechische Kosmogonieen früherer Zeiten und er lebte des Glaubens, dass sie alle dasselbe gelehrt hätten, von den ältesten Offenbarungen des großen Orpheus an. Für uns aber müssen als Hauptetappen auf dem langen Wege feststehen: Hesiodos - die stoische Weltanschauung und die religiöse synkretistische Zeitrichtung vom dritten vorchr. Jh. an - neue Emanationsformen und die Anfänge gnostischer Spekulation im zweiten Jh. n. Chr. - die hermetischen Bücher im dritten Jh. und der Neuplatonismus. Der Name des Orpheus geht durch die ganzen Jahrhunderte hindurch als des Dichters der griechischen Schöpfungsgedanken mythologischer und mystischer Art. Darum durfte ein kurzer Rückblick auf die Geschichte solcher Orphica nicht fehlen am Schlusse dieser Studie über eine hellenistische Genesis.

sieben ἄνθρωποι ἀρρενοθήλεις. Gnostisch sind auch cap. 6 u. 7 (? 9 u. 10). Wie viel Stoisches in diesen Schriften weitergeht, ist uns im einzelnen schon begegnet, vgl. Zeller III 2, 200 ff. u. Bernays über den unter Apuleius Werken stehenden hermetischen Dialog Asklepius ges. Schr. I S. 327. Das beste Zusammenfassende über Hermes ist noch immer Ménard Herm. trismegiste. Eine Edition der gesammelten Reste ist dringend zu wünschen.

Der Weltschöpfungsbericht, an dessen leitendem Faden wir uns in die Kreuz- und Quergänge eines schier unabsehbaren Götter- und Mythenlabyrinthes wagten, steht in einem großen Zauberbuche. Dieses Buch ist eingeteilt in eine große τελετή, die Vorschrift der Opfer und der Beschwörung der Götter, und in eine große Anzahl xpeîaı d. h. Angaben, zu welchen mannichfaltigen Zauberhandlungen die große Weihe gebraucht werden könne. Der Mittelpunkt dieser Weihe mit ihren Opfern und Gebeten ist der ίερὸς λόγος und der ist hier Dass man sie zum Zauber verwendete, ist die κοςμοποιία. leicht zu erklären. Es ist ja von alters bei den verschiedensten Völkern der Ursprung der Zauberrede gewesen, einen Mythus von den Taten der Götter zu erzählen: wie sie voreinst Großes gewirkt, so sollen sie es auch jetzt tun.1) Dals dazu der geltende ίερὸς λόγος, gewissermaßen das Religionsbuch des Volkes verwendet wurde, berichtet z. B. Herodot (I 132) von den Persern: μάγος ἀνὴρ παρεςτεώς ἐπαείδει θεογονίην οίην δὴ

<sup>1)</sup> Will der altägyptische Magier Schlangenbiss heilen, so erzählt er einen sehr langen Mythus, wie Ra von einer Schlange gebissen von der großen Zauberin Isis geheilt sei (Wiedemann Rel. d. a. Åg. S. 29 ff., vgl. S. 169); will er eine Frau berücken, so erzählt er einen Mythus von Osiris und Isis (Erman äg. Ztschr. 1883 S. 104). So ist es in vielen indischen und germanischen Zaubersprüchen (Kuhn in seiner ‰. XIII 49 f. u. 113 ff.). Der Zauberer setzt sich dann selbst an die Stelle den Gottes: εγώ είμι . . . (so ist auch der Wechsel der ersten und dritten Person im äg. Totenbuch anzusehen, nicht nach Gruppe Culte u. Mythen S. 481). Setzen aber die Zauberer später Zeit eine ganze κοτμοποιία in ihre λόγοι ein, so hat die eine ganz besondere Bedeutung für sie gewonnen. Wie die Erzählung dann wieder in einzelne Vorschriften zerpflückt wird, ist gerade in diesem Papyrus interessant zu sehen II 32, 111 2 ff. u. sonst.

čκεῖνοι λέγουσι εἶναι τὴν ἐπαοιδήν. So hat auch unser Magier eine heilige Kultlegende, die Theogonie, irgendwoher genommen, um mit ihr, der heiligsten Offenbarung, dem Höchsten seiner γνῶσις, Götter, Menschen und Welt zu bezwingen und zu beschwören. Heute noch bewirkt der Hexenmeister im Volke mit Bibel und Gesangbuch seine Wundertaten, mit den heiligen Büchern der Religion und der Kirche.

Die ໂερὰ βίβλος, deren Mittelpunkt jener Mythus ist, heisst 'das achte Buch Mosis'. Schon dieser Titel deutet an, dass ein gut Teil hebräischer Überlieferung mit der hellenistischen vereinigt sein muß. Es wird am besten solche Vereinigung griechischer und jüdischer Elemente dem Verständnis nahe bringen, wenn wir diese Verschmelzung in bestimmten Kultgemeinden um jene Zeit in Ägypten vollzogen nachweisen und ihren Einfluss auf die Litteratur, die uns beschäftigt, erkennen können. Damit werden wir einen weitern Knotenpunkt der scheinbar ordnungslos durcheinanderlaufenden Fäden aufzeigen können. Weiter wird ein, wenn auch nur kurzer Überblick der Entwicklungskette der orphischen, magischen, gnostischen Kultgenossenschaften zu widmen sein, damit die Bedeutung des heiligen Zauberbuches, dessen Ausgabe am Schlusse folgen soll, für die Religionsgeschichte dieser Zeit gewürdigt werden kann. Es ist eine Fülle der Kultgemeinschaften in mannichfachster Variation und Abstufung zwischen Hellenistischem, Jüdischem, Ägyptischem um Alexandreia vorauszusetzen und die heilige Überlieferung einer solchen ist noch zu erkennen auf den Blättern des Leidener Papyrusbuchs, das die Überschrift trägt: βίβλος ἱερὰ ἐπικαλουμένη Μονὰς ἢ όγδόη Μωϋςέως.

1.

Je klarer es ist, dass die Tradition antiker Kirchenlieder, wenn man so sagen darf, die noch in breitem Strom zu den Gläubigen der Zauberbücher drang und zu den Gnostikern, unter denen noch nach antikem Muster heilige Hymnen gedichtet wurden, durch das gewaltige Eindringen hebräischer Psalmenpoesie verschüttet worden ist, um so lehrreicher ist es, eine ganz bestimmte so zu sagen orphisch-jüdische Kultgemeinde

Der Weltschöpfungsbericht, an dessen leitendem Faden wir uns in die Kreuz- und Quergänge eines schier unabsehbaren Götter- und Mythenlabyrinthes wagten, sieht in einem großen Zauberbuche. Dieses Buch ist eingeteilt in eine große τελετή, die Vorschrift der Opfer und der Beschwörung der Götter, und in eine große Anzahl xpesau d. h. Angaben, zu welchen mannichfaltigen Zauberhandlungen die große Weihe gebraucht werden könne. Der Mittelpunkt dieser Weihe mit ihren Opfern und Gebeten ist der ίερὸς λόγος und der ist hier die κοςμοποιία. Dass man sie zum Zauber verwendete, ist leicht zu erklären. Es ist ja von alters bei den verschiedensten Völkern der Ursprung der Zauberrede gewesen, einen Mythus von den Taten der Götter zu erzählen: wie sie voreinst Großes gewirkt, so sollen sie es auch jetzt tun.1) Dals dazu der geltende ίερὸς λόγος, gewissermaßen das Religionsbuch des Volkes verwendet wurde, berichtet z. B. Herodot (I 132) von den Persern: μάγος άνηρ παρεςτεώς ἐπαείδει θεογονίην οίην δη

<sup>1)</sup> Will der altägyptische Magier Schlangenbiss heilen, so erzählt er einen sehr langen Mythus, wie Ra von einer Schlange gebissen von der großen Zauberin Isis geheilt sei (Wiedemann Rel. d. a. Åg. S. 29 ff., vgl. S. 169); will er eine Frau berücken, so erzählt er einen Mythus von Osiris und Isis (Erman äg. Ztschr. 1883 S. 104). So ist es in vielen indischen und germanischen Zaubersprüchen (Kuhn in seiner ‰. XIII 49 f. u. 113 ff.). Der Zauberer setzt sich dann selbst an die Stelle den Gottes: εγώ εἰμι... (so ist auch der Wechsel der ersten und dritten Person im äg. Totenbuch anzusehen, nicht nach Gruppe Culte u. Mythen S. 481). Setzen aber die Zauberer später Zeit eine ganze κοτμοποιία in ihre λόγοι ein, so hat die eine ganz besondere Bedeutung für sie gewonnen. Wie die Erzählung dann wieder in einzelne Vorschriften zerpflückt wird, ist gerade in diesem Papyrus interessant zu sehen II 32, III 2 fl. u. sonst.

èκεῖνοι λέγουςι εἶναι τὴν ἐπαοιδήν. So hat auch unser Magier eine heilige Kultlegende, die Theogonie, irgendwoher genommen, um mit ihr, der heiligsten Offenbarung, dem Höchsten seiner γνῶςις, Götter, Menschen und Welt zu bezwingen und zu beschwören. Heute noch bewirkt der Hexenmeister im Volke mit Bibel und Gesangbuch seine Wundertaten, mit den heiligen Büchern der Religion und der Kirche.

Die ίερα βίβλος, deren Mittelpunkt jener Mythus ist, heisst 'das achte Buch Mosis'. Schon dieser Titel deutet an, dass ein gut Teil hebräischer Überlieferung mit der hellenistischen vereinigt sein muss. Es wird am besten solche Vereinigung griechischer und jüdischer Elemente dem Verständnis nahe bringen, wenn wir diese Verschmelzung in bestimmten Kultgemeinden um jene Zeit in Ägypten vollzogen nachweisen und ihren Einfluss auf die Litteratur, die uns beschäftigt, erkennen können. Damit werden wir einen weitern Knotenpunkt der scheinbar ordnungslos durcheinanderlaufenden Fäden aufzeigen können. Weiter wird ein, wenn auch nur kurzer Überblick der Entwicklungskette der orphischen, magischen, gnostischen Kultgenossenschaften zu widmen sein, damit die Bedeutung des heiligen Zauberbuches, dessen Ausgabe am Schlusse folgen soll, für die Religionsgeschichte dieser Zeit gewürdigt werden kann. Es ist eine Fülle der Kultgemeinschaften in mannichfachster Variation und Abstufung zwischen Hellenistischem, Jüdischem, Ägyptischem um Alexandreia vorauszusetzen und die heilige Überlieferung einer solchen ist noch zu erkennen auf den Blättern des Leidener Papyrusbuchs, das die Überschrift trägt: βίβλος ίερὰ ἐπικαλουμένη Μονὰς ἢ όγδόη Μωϋςέως.

1.

Je klarer es ist, dass die Tradition antiker Kirchenlieder, wenn man so sagen darf, die noch in breitem Strom zu den Gläubigen der Zauberbücher drang und zu den Gnostikern, unter denen noch nach antikem Muster heilige Hymnen gedichtet wurden, durch das gewaltige Eindringen hebräischer Psalmenpoesie verschüttet worden ist, um so lehrreicher ist es, eine ganz bestimmte so zu sagen orphisch-jüdische Kultgemeinde kennen zu lernen, deren Urheberschaft für den geistigen Besitz entstehender gnostischer Gemeinschaften durch einen Beschwörungshymnus des Pariser Papyrus außer allen Zweifel gesetzt werden kann.

Diesen λόγος, der das beweisen soll, lege ich zunächst mit einigen Anmerkungen vor, Pap. Par. 3009:

πρός δαιμονιζομένους Πιβήχεως δόκιμον λαβών έλαιον όμφακίζοντα μετά βοτάνης μαςτιγίας καὶ λωτομήτρας έψει μετά ςαμψούχου άχρωτίςτου λέγων ϊωηλωςςαρθιωμι εμωρι θεω χιψοϊθ ςιθεμεωχ 5 ςωθη ιωη μιμιψωθιωωφ φερςωθι αεηιουω ιωη εωχαριφθα· ἔξελθε ἀπὸ τοῦ Δ κοι, τὸ δὲ φυλα-αβραωθιωχ φθα μεςεν τινιαω φεωχιαηω χαρςοκ καί περίαπτε τὸν πάςχοντα παντὸς δαίμονος φρικτόν, όρκιςμός ούτος όρκίζω ςε κατά του θεου τών Έβραίων Ίηςοῦ ιαβαιαη άβραωθ αια θωθ ελε ελω αηω εου ιιιβαεχ αβαρμας ϊαβα ραου αβελβελ λωνα αβρα μαροια βρακι ιων πυριφανή, ὁ ἐν μέςη ἀρούρης 15 καὶ χιόνος καὶ ὀμίχλης τανυςθείς, καταβάτω ςου ὁ ἄγγελος ὁ ἀπαραίτητος καὶ ἐκκρινέτω τὸν περιπτάμενον δαίμονα τοῦ πλάςματος τούτου, δ ἔπλαςεν δ θεὸς ἐνζτῷ ἀγίω έαυτοῦ παραδείςψ, ὅτι ἐπεύχομαι άγιον θεὸν ἐπὶ αμμων ιψεντανχω. λόγος ὁρκίζω ςε 20 λαβρεία: ιακουθ αβλαναθαναλβα ακραμμ.

<sup>1</sup> Πιβήχεως. Vielleicht auch Ἐπιβήχεως. Über den Namen siehe meine Prolegomena zum Leid. Pap. V a. a. O. p. 756. 2 ἔλαιον ὀμφακίζοντα eine unreife Olive. Sonst steht da ἐλαία, in derselben Verbindung Geopon. III 13, 5. IX 19, 1. 3 λωτομήτρα eine Lotosart Plin. h. n. XXII 21, 28. Was die βοτάνη μαςτιγία ist, weiß ich nicht. Es mag nur eine geißelförmige Pflanze sein sollen, wie in ähnlichem Zusammenhang im Londoner Pap. 46, 137 μάςτιγες θεοῦ genommen werden sollen und im Leidener Pap. W I 32 ein Gott μάςτιγας Αἰγυπτίους halten soll. Die Geißel war das Zeichen der Herrscher in Ägypten und oft wird Horus auf dem Lotos sitzend mit der Geißel abgebildet. Der kleinere Druck bezeichnet die Zauberworte, damit sie den Leser zunächst nicht stören. 6 Δ = δεῖνα. 11 θυ Pap. 15 ταννητικαταβατω Pap. 16 εικρινετω Pap. 18 θς Pap. παραδεύςω Pap. παραδείςω Wessely. 19 θν Pap. 20 λαβρια Pap. λαβρεία wird hier soviel heißen als λαβροςτομία.

αωθ ιαθα βαθρα χαχθαβραθα χαμυν ζελαβρω ωθ **ευαβραειλωθ αλληλου ϊελωεαϊ ιαηλ. δρκίζω εε τὸν σημανθέντα τῷ Ἰσραὴλ ἐν στύλψ φωτίνψ καὶ νεφέλη ήμερίνη καὶ ρυςάμενον αὐτοῦ τὸν λαὸν ἔργου** 25 Φαραὼ καὶ ἐπενέγκαντα ἐπὶ Φαραὼ τὴν δεκάπληγον διὰ τὸ παρακούειν αὐτόν. ὁρκίζω ce πᾶν πνεῦμα δαιμόνιον, λάληςαι όποῖον καὶ ἂν ἦς, ὅτι ὁρκίζω ςε κατά της εφραγίδος, ης έθετο Κολομών έπι την γλώς του Ἰηρεμίου καὶ ἐλάλης εν. καὶ τὰ λάλης ον 30 όποιον έὰν ἦς ἐπουράνιον ἢ ἀέριον εἴτε ἐπίγειον είτε ὑπόγειον ἢ καταχθόνιον ἢ Ἰεβουςαῖον ἢ Γεργε**c**αῖον ἢ Φερεζαῖον. λάληςον ὁποῖον ἐὰν ἢς, ὅτι δρκίζω τε θεὸν φωτφόρον ἀδάματτον, τὸν τὰ ἐν καρδία πάτης ζωής ἐπιςτάμενον, τὸν χουοπλάςτην 35 τοῦ γένους τῶν ἀνθρώπων, τὸν ἐξαγαγόντα ἐξ άδήλων καὶ πυκνοῦντα τὰ νέφη καὶ ὑετίζοντα τὴν γήν καὶ εὐλογοῦντα τοὺς καρποὺς αὐτής, δν εὐλογεῖ παιτα ενουράνιος δύναμις ή άγγελων άρχαγγελων. όρκίζω τε μέταν θεόν ζαβαώθ, δι' δν δ Ἰορδάνης

<sup>23</sup> Vgl. Exod. XIII 21 Sept: ό δὲ θεὸς ήγεῖτο αὐτῶν ἡμέρας μὲν έν ςτύλω νεφέλης, δείξαι αὐτοῖς τὴν όδόν, τὴν δὲ νύκτα ἐν ςτύλω πυρός. οτραηλ Pap. 24 λογον εργου Pap. Ich verbessere λαόν, das wol auch im Papyrus steht. So wird das Volk immer in allen entsprechenden Stellen der Sept. genannt. 25 δεκάπληγος noch nicht Sept., aber in den Sibyllin. Orakeln, bei Clemens und den Kirchenschriftstellern. 30 èàv = åv in späterer griechischer Volkssprache s. Winer Gramm. des neutest. Sprachidioms 7. Aufl. S. 291. Wesselys Vorschlag όποῖον ἐὰν ἀνῆc ist nicht zu verstehen. επεουρανιον Pap. 31 η εβουςαιον η χερςαιον η φαριςαιον Pap. Meine Emendation sichert die Stelle Exod. XIII 5, deren nächster Zusammenhang sonst hiermit nichts zu tun hat; dort in der Aufzählung der Völker, in deren Land Israel kommen soll: καὶ Ἰεβουςαίων καὶ Γεργεcaίων και Φερεζαίων. Weiteres s. unten S. 141. 33 αδαμαςτον τα εν καρδια Pap. 34 Gen. II 7 Sept. καὶ ἔπλας εν ό θεὸς τὸν ἄνθρωπον χοῦν ἀπὸ τῆς γῆς. Für diesen Gedanken wird χοῦς meist in Sept. und NT gebraucht (χοῦν ἐπὶ χοῖ u. dgl.). 37 εὐλογοῦντα bezieht sich auf das και εὐλόγητεν αὐτά ὁ θεός Gen. I 22 u. sonst ähnlich. 38 δυναμιος αγγελων Ραρ. 39 θν Pap. Josua III 13-17. Exod. XIV 22 καὶ είτηλθον οί υίοι Ίτραηλ είτ μέτον της θαλάττης κατά το ξηρόν και το ύδωρ αὐτοῖς τεῖχος ἐκ δεξιῶν καὶ τεῖχος ἐξ εὐωνύμων, 27 καὶ ἀπεκατέςτη τὸ ύδωρ πρός ήμέραν έπι χώρας. Psalm CXIV 3: ή θάλαςςα ίδεν και έφυγεν·

- 40 ποταμός ἀνεχώρηςεν είς τὰ ὀπίςω καὶ ἐρυθρὰ θάλαςςα ήνώδευςεν Ίςραήλ καὶ ἔςτη ἀνόδευτος, ὅτι δρκίζω ςε τὸν καταδείξαντα τὰς έκατὸν τεςςαράκοντα γλώς τας και διαμερίς αντα τῷ ἰδίψ προς τάγματι. όρκίζω ce τὸν τῶν αὐχενίων γιγάντων τοῖς 45 πρηςτήρει καταφλέξαντα, δν ύμνει δ οὐρανὸς τῶν οὐρανῶν, δν ὑμνοῦςι τὰ πτερυγώματα τῶν χερουβίμ.
- όρκίζω ce τὸν περιθέντα ὄρη τῆ θαλάςςη τεῖχος ἐξ άμμου καὶ ἐπιτάξαντα αὐτή μὴ ὑπερβήναι καὶ ἐπήκουσεν ἡ ἄβυσσος καὶ τὰ ἐπάκουσον πᾶν πνεῦμα
- 50 δαιμόνιον, ὅτι ὁρκίζω cε τὸν cuνcείοντα τοὺς τέςςαρας άνέμους ἀπὸ τῶν ἱερῶν Αἰώνων, οὐρανοειδῆ, θαλαςςοειδή, νεφελοειδή, φωςφόρον, άδάμαςτον. όρκίζω τε τὸν ἐν τῆ καθαρά Ἱεροςολύμω, ὧ τὸ **ἄ**ςβεςτον πῦρ διὰ παντὸς αἰῶνος προςπαράκειται,
- 55 τῷ ὀνόματι αὐτοῦ τῷ ἁγίῳ ιαεω βαρρενυζουν. λόγος δν τρέμει τέννα πυρός καὶ φλόγες περιφλογίζουςι καὶ ςίδηρος λακά καὶ πάν δρος ἐκ θεμελίου φοβεῖται, ὁρκίζω ςε πᾶν πνεῦμα δαιμόνιον τὸν ἐφορῶντα ἐπὶ τῆς καὶ ποιοῦντα ἔκτρομα τὰ
- 60 θεμέλια αὐτῆς καὶ ποιήςαντα τὰ πάντα ἐξ ὧν οὐκ

ό Ἰορδάνης ἐςτράφη είς τὰ δπίςω, vgl. v. 5. Psalm LXXVIII 13 f: διέρρηξεν θάλαςταν και διήγαγεν αὐτούς, ἔςτηςεν ὕδατα ώςει ἀςκὸν και ώδήγηςεν αύτους εν νεφέλη ήμέρας και όλην την νύκτα εν φωτιςμώ πυρός. 42 Gen. XI; worauf die 140 (2 × 70) Sprachen zurückgehen, weiß ich nicht. 45 ov υμνι ος ουρανος Pap. verbessert von Wessely. 47 τειχον Pap. Psalm CIV 6-9. Jerem. V 22 μη έμε οὐ φοβηθής εςθε . . . τὸν τάξαντα ἄμμον ὅριον τή θαλάςςη πρόςταγμα αἰώνιον καὶ οὐχ ὑπερβήςεται αὐτὸ καὶ ταραχθή**ςεται καὶ οὐ δυνηθήςεται καὶ ἡχήςουςιν τὰ κύματα αὐτής καὶ οὐχ ὑπερ**βήςεται αὐτό. 50 ςυνςιοντα Pap. Jerem. XLIX 36: ἐπάξω - τέςςαρας ἀνέμους έκ τῶν τεςςάρων ἄκρων τοῦ οὐρανοῦ. Dan. VII 2. VIII 8. Zachar. Il 10. Apokal. VII 1. 51 ουρανοΐδη Pap. 56 zu γέννα πυρός siehe S. 36. 60 θεμιλια Pap. Psalm XVIII 8 και έςαλεύθη και έντρομος έγενήθη ή γή καὶ τὰ θεμέλια τῶν ὀρέων ἐταράχθηςαν καὶ ἐςαλεύθηςαν, ὅτι ὑργίςθη αὐτοῖς ὁ θεός. Vgl. 2. Samuel. XXII 8 (Hymnus Davids): καὶ ἐταράχθη καὶ ἐςείςθη ή τη καὶ τὰ θεμέλια τοῦ οὐρανοῦ ςυνεταράχθη ὅτι ἐθυμώθη αύτοις κύριος. Psalm CIV 32: ὁ ἐπιβλέπων ἐπὶ τὴν γῆν καὶ ποιῶν αὐτὴν τρέμειν, ό άπτόμενος των δρέων και καπνίζονται. Judith XVI 15 (in Judiths Hymnus): ὄρη γάρ ἐκ θεμελίων cùν ὕδαςι ςαλευθήςεται, πέτραι δὲ άπό προςώπου του ώς κηρός τακήςονται. Sirach XVI 16: αμα τά όρη καί

δντων εἰς τὸ εἶναι. ὁρκίζω δὲ τὲ τὸν παραλαμβάνοντα τὸν ὁρκιςμὸν τοῦτον χοιρίον μὴ φαγεῖν καὶ ὑποταγήςεται c[ο]ι πὰν πνεῦμα καὶ δαιμόνιον ὁποῖον ἐὰν ἢν. ὁρκίζων δὲ φύςα ἀπὸ τῶν ἄκρων καὶ τῶν 65 ποδῶν ἀφαιρῶν τὸ φύςημα ἔως τοῦ προςώπου καὶ ἐκκριθήςεται. φύλαςςε καθαρός. ὁ γὰρ λόγος ἐςτὶν ἑβραϊκὸς καὶ φυλαςςόμενος παρὰ καθαροῖς ἀνδράςιν.

Dieser λόγος giebt sich deutlich genug als ein έβραϊκός. Nicht nur Gedanken und Form gehen fast ganz auf das alte Testament und zwar die Septuaginta zurück, auch äußerliche Formeln scheinen fast sinnlos daher übernommen zu sein: aus dem 13. Kapitel der Exodus, aus der Ansprache Mosis an das Volk, in der auch die wunderbare Rettung Israels aus Ägypten, die Führung durch das rote Meer und durch die Wüste mittels der Wolke und Feuersäule gepriesen wird, sind die Namen der Jebusiter, der Gergesiter und Pheresiter als Dämonennamen in einem ganz andern Zusammenhang übernommen, in derselben Reihenfolge der Namen. Der Vergleich der Worte läßst über unsre Herstellung des Textes, so seltsam er sich dadurch gestaltet, keinen Zweifel. Ist es etwa gar ein Rest althebräischer Zauberei, daß die Israeliten die Götter ihrer Feinde als böse Dämonen beschworen oder ausgetrieben hätten? 1)

Dem weisen Salomo, dem großen Zauberer, begegnet man hier auch, von dem schon Regum I 5, 12 steht: καὶ ἐλάληςε

τὰ θεμέλια τῆς τῆς ἐν τῷ ἐπιβλέψαι εἰς αὐτὰ τρόμιψ κυκκείονται. Vgl. Psalm LXXVII 19. LXVIII 9. Jes. XIII 13 (XXIV 18. Jerem. X 10). Joel X 10 (IV 16). Ezechiel XXXVIII 20. Nahum I 5. 4. Esdr. III 18. Matth. XXIV 29. 2. Petr. III 10, 12. Parallelstellen aus der spätern antiken Literatur, den Orphica und Zauberpapyri siehe in meinen Prolegomena a. a. O. p. 774. 64 φυκαααπο Pap. 66 εκκριθηκεται Pap. Blasen und anblasen ist noch heute von besonderer Bedeutung in allem Zauber. S. Wuttke deutscher Volksaberglaube (2. Aufl.) S. 170. 229. 251 und oft. Gewöhnlich soll dadurch eine Krankheit vertrieben werden, hinter der ja nach altem Aberglauben ein Dämon steckt. Uralt ist die Anschauung, daß durch Blasen und Hauchen Geist gegeben wird: Johann. XX 22 και τοῦτο εἰπῶν ἐνεφύκηκε καὶ λέγει αὐτοῖς λάβετε πνεῦμα ἄγιον. Hier soll der δαίμων dadurch vertrieben werden. Vgl. auch Orig. c. Cels. I 68.

Auch bei Indern und Iraniern finden sich Namen von solchen, die als Feinde derselben nachzuweisen sind, späterhin als Dämonennamen.

**C**αλομών τρεῖς χιλιάδας παραβολὰς καὶ ἦςαν τοῦ αὐτοῦ πεντάκις χίλιαι. καὶ ἐλάληςε περὶ τῶν ξύλων ἀπὸ τῆς κέδρου τῆς ἐν τῷ Λιβάνῳ καὶ ἕως τῆς ὑςςώπου τῆς ἐκπορευομένης ἐκ τοῦ τοίχου καὶ ἐλάληςε περὶ τῶν κτηνῶν καὶ περὶ τῶν πετεινῶν καὶ περὶ τῶν έρπετῶν καὶ περὶ τῶν ἰχθύων. Was das für Naturweisheit war, macht Josephus deutlicher (archaeol. VIII 2, 5): **cuveτάξατο δὲ καὶ βιβλία περὶ ψδῶν καὶ μελῶν πέντε πρὸc** τοῖς χιλίοις καὶ παραβολών καὶ εἰκόνων βιβλίους τριςχιλίας. καθ' έκαςτον γάρ είδος δένδρου παραβολήν είπεν ἀπό ύςςώπου έως κέδρου, τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον καὶ περὶ κτηνῶν κτλ. hatte Bücher Salomos unter dem Titel εἰκόνες, wie auch Pamphilos nach Suidas εἰκόνες κατὰ ςτοιχεῖον schrieb; für jede Pflanze war der mystische Zaubername angegeben, wie ich es zu der Pflanzenliste des Leidener Papyrus V, die eben solche εἰκόνες bietet, ausgeführt habe.1) Josephus erzählt weiter, daß Salomo auch τὴν κατὰ τῶν δαιμόνων τέχνην gehabt habe: έπιμδάς τε ςυγταξάμενος αίς παρηγορείται τὰ νοςήματα καὶ τρόπους ἐξορκώςεων κατέλειπεν, οίς ἐνδόμενα τὰ δαιμόνια ὡς μηκέτ' ἐπανελθεῖν ἐκδιώκουςι. Dann berichtet er, wie ein Eleazar vor dem Kaiser Vespasian einen Dämon ausgetrieben habe: προcφέρων ταῖς ριςὶ τοῦ δαιμονιζομένου τὸν δακτύλιον ἔχοντα ὑπὸ τή τφραγίδι ρίζαν έξ ων ύπέδειξε Κολομών, ἔπειτα ἐξείλκεν ὀcφραινομένψ διὰ τῶν μυκτήρων τὸ δαιμόνιον . . . μηκέτ' εἰς αὐτὸν ἐπανελθεῖν ὥρκου ζολομῶνός τε μεμνημένος καὶ τὰς ἐπωδάς, ας ςυνέθηκεν έκεινος, έπιλέγων. Der Name des Salomo begegnet überall2) in der Magie bis zum heutigen Tage und sein Siegelring, von dessen Gebrauch Josephus das erzählt, was wir in der Dämonenbeschwörung unseres Papyrus mit eignen Augen lesen können, ist nicht nur weiterhin im Morgenland der Talisman der Weisheit und Zauberei, noch heute wird der Wurzelstock einer Maiblumenart (Convallaria Polygonatum) unter dem Namen 'Salomonssiegel' als Mittel gegen Epilepsie gebraucht.

Welcher Zeit die Beschwörung des Papyrus angehört,

<sup>1)</sup> a. a. O. p. 780 ff. Ich hätte aus der Josephusstelle wissen müssen, daß bei Suidas τῶν βοτανῶν zuzusetzen unnötig ist.

<sup>2)</sup> Vgl. auch Origen. ad Matth. XXVI 63. Nicet. Chon. annal. p. 95, außerdem meine Notizen a. a. O. p. 755.

kann annähernd die Stelle über die Giganten lehren, die Gott mit seinen Blitzen verbrannt hat, nachdem er die Sprachen der Menschen geschieden. Von γίγαντες reden zwar schon die Septuaginta nach der Sintflut<sup>1</sup>), aber jener Synkretismus, wie er sich sonst selbst in der jüdisch-hellenischen Literatur kaum findet, begegnet in den bei Eusebius erhaltenen Fragmenten des Eupolemos. Der hat erzählt²): πόλιν Βαβυλώνα πρώτον μὲν κτιςθήναι ὑπὸ τῶν διαςωθέντων ἐκ τοῦ κατακλυςμοῦ· εἶναι δὲ αὐτοὺς γίγαντας, οἰκοδομεῖν δὲ τὸν ἱςτορούμενον πύργον, πε**cóντος δὲ τούτου ὑπὸ τῆς τοῦ θεοῦ ἐνεργείας τοὺς γίγαντας** διαςπαρήναι καθ' όλην την γήν. Ein zweites Bruchstück giebt an, die Giganten hätten in Babylon gewohnt, seien aber wegen ihrer Gottlosigkeit von den Göttern vernichtet und Belos, der dem Tod entging, habe den Turm erbaut (ein Gigant ist da auch Nimrod).3) Mag es sich mit dem Eupolemos und seinen Tendenzen verhalten wie es will, er wird etwa ins zweite vorchristliche Jahrhundert gehören.4) Auch unser λόγος ist nicht nur έβραϊκός, sondern gehört in einen jüdisch-hellenischen Kreis jedenfalls nicht früherer Zeit.

Aber wer sind die καθαροὶ ἄνδρες, bei denen dieser Spruch gebraucht wird, wie der Magier offenbar zum Beweise für seine Echtheit und Heiligkeit zu bemerken nicht unterläßt? Sagen wir es gleich: es sind Essener oder Therapeuten.

Vor dem ersten vorchristlichen Jahrhundert hören wir nichts von den Essenern. Was Philo und Josephus<sup>5</sup>) von

Gen. X 8 Χοῦς δὲ ἐγέννηςε τὸν Νεβρώδ οῦτος ἤρξατο εἶναι γίγας ἐπὶ τῆς γῆς.

<sup>2)</sup> Euseb. praep. ev. IX 17, 18, nach Alexander Polyhistor.

<sup>3)</sup> Ähnliches trägt die jüdische Sibylle vor III 97. 102. 156; die christliche I 306 ff. (da heißen sie Titanen). Auch Euseb. praep. evang. IV 14 von Abydenos.

<sup>4)</sup> Freudenthal hellenist. Studien I 90 ff.

<sup>5)</sup> Joseph. de bello Iud. II 8, 2 ff. archaeol. XIII 5, 9. XVI 10, 4 f. XVIII 1, 5. Philo περὶ τοῦ πάντα επουδαῖον εἶναι ἐλεύθερον 12—13 und bei Euseb. praep. evang. VIII 11. Über die Therapeuten: Philo περὶ βίου θεωρητικοῦ. Ich glaube Ausfeld nicht, daß q. o. pr. l. unecht sei (de libro περὶ τοῦ π. cπ. εἶναι ἐλ. Göttingen 1887), sondern teile Wendlands Ansicht Archiv für Gesch. der Philos. I S. 509 ff.; glaube auch Lucius nicht (die Therapeuten Straßburg 1880), der Philos περὶ βίου θεωρητικοῦ

ihnen erzählen, sind merkwürdige Dinge. Diese 'Ordensbrüder', die besonders bedeutende Niederlassungen in den Palmenwäldern am westlichen Ufer des toten Meeres haben, leben aufs innigste verbunden; sie essen kein Fleisch und tragen weiße Leinwand als Kleidung. Sie haben schauerliche Einweihungseide (ὅρκους φρικώδεις Ioseph. bell. Iud. II 8, 7), verwerfen aber im übrigen den Eid. Sie haben die mannichfaltigsten Reinigungsvorschriften und ein unverbrüchliches Bundesgeheimnis. Tägliche Verehrung und Anbetung der Sonne ist eins ihrer hauptsächlichsten Gebote. Und ist es schon von Zeller¹) nachgewiesen und von andern vergeblich bestritten, daß sich dieses alles nur durch starke Einwirkung pythagoreischer Gedanken und Riten²) erklären läßst³), so ist

zu einer christlichen Fälschung machen will, und noch weniger R. Ohle, der in den Jahrb. für protest. Theologie 1887 und den Beiträgen zur Kirchengeschichte I die pseudophilonischen Essäer und die Therapeuten, Berlin 1888, alles was über Essener bei Josephus und Philo steht, als Fälschung oder Interpolation desselben wunderbaren Erfinders der Essener zu erweisen versucht! Man kann sich wol der Hoffnung hingeben, dass die letzteren Versuche keiner Widerlegung bedürfen. Was περί βίου θεωρητικοῦ betrifft, so würde ich auf meinem Urteil, namentlich was Kenntnis philonischen Sprachgebrauchs u. dgl. angeht, nicht sicher fußen können, wenn ich nicht die Autorität meines Freundes Paul Wendland für mich hätte, der mir als beweisend für die Echtheit der Schrift kurz notirt: '1. gleiche Grundsätze in Vermeidung des Hiats, worüber Jessen in der Gratulationsschrift für Sauppe, Hamburg 1889, handelt; 2. stoisches Kolorit. Bei einem christlichen Fälscher wäre vielmehr neuplatonisches zu erwarten; 3. der Fälscher müßte mit beispielloser Fähigkeit philonische Sprache und Gedanken reproducirt haben. Die Abgeschmacktheiten, die Lucius Philo nicht zutrauen will, haben wörtliche Parallelen bei Philo'.

<sup>1)</sup> Der in der Philos. d. Gr. III 2, 277 ff. über sie handelt. Außerdem ist besonders wertvoll Schürers Behandlung des Gegenstandes, neutestamentliche Zeitgeschichte S. 599 ff.

<sup>2)</sup> Josephus archaeol. XV 10, 4 sagt auch ausdrücklich: γένος δὲ τοῦτ' (Ἐςςαῖοι) ἐςτὶ διαίτη χρώμενον τῆ παρ' Ελληςιν ὑπὸ Πυθαγόρου καταδεδειγμένη.

<sup>3)</sup> Wenn z. B. die Anschauung von der εἰμαρμένη, die Josephus den Essenern zuschreibt (z. B. archaeol. XIII 5, 9: τὸ δὲ τῶν Ἐςτηνῶν γένος πάντων τὴν εἰμαρμένην κυρίαν ἀποφαίνεται καὶ μηδὲν δ μὴ κατ ἐκείνης ψῆφον ἀνθρώποις ἀπαντῷ), oder die Art, wie derselbe und Philo ihre Freiheit und Standhaftigkeit (bes. bell. Iudaic. II 8, 10) schildern,

das um so deutlicher, wenn von den essenischen Gemeinden als von θίαςοι, κοινωνίαι, έταιρίαι, ευεςίτια1) gesprochen wird, ja sogar von dem ὅμιλος τῶν Ἐςςαίων ἢ Ὁςίων.2) Je weniger aber eigentlich Pythagoreer um diese Zeit so gewaltige Wirkung ausüben konnten, um so gewisser wird der direkte Zusammenhang mit den orphisch-dionysischen Kultvereinen. Die Essener hatten βίβλοι ίεραί<sup>3</sup>), die freilich besonders aus dem alten Testamente schöpften, cέβας δὲ μέγιςτον παρ' αὐτοῖς μετὰ τὸν θεὸν τὸ ὄνομα τοῦ νομοθέτου: Moses war ihre hauptsächliche Autorität.4) Welcher Art diese Bücher gewesen sind, zeigt sich, wenn von ihren geheimen ὀνόματα τῶν ἀγγέλων berichtet wird<sup>5</sup>), oder dass sie die Heilkräfte der Wurzeln und Steine erforscht und darauf bezügliche Schriften gesammelt haben.6) Es bedarf kaum des Hinweises, dass die salomonischen Zauberbücher, von denen die Rede war, in dieselben Kreise gehörten.

Wichtiger ist noch für uns, was Philo in seiner Schrift περὶ βίου θεωρητικοῦ von den Therapeuten berichtet. Wie sie schon den griechischen Namen führen, der recht eigentlich die Diener der Götter bezeichnet<sup>7</sup>) — einmal nennt Philo auch die

<sup>7)</sup> Plat, leg. 1X p. 878 A: θεραπευταί ότων τε καί ίερων. Dieterich, Abraxas.



recht stoischen Eindruck macht, so liegt das doch wohl blos an dem Kolorit, das die Berichterstatter auftragen. Das Verhältnis des äußern Glücks zur Gerechtigkeit des einzelnen ist ja auch ein altes Problem bei den Juden; so giebt denn Josephus die Ansichten der drei jüdischen Sekten über die εἰμαρμένη archaeol. XIII 9.

<sup>1)</sup> Ohle Stud. zur Kirchengesch. I 4, 9.

<sup>2)</sup> Philo q. o. pr. l. p. 459 M, doch im Anfang p. 457 M διαλέκτου Έλληνικής παρώνυμοι όςιότητος, ἐπειδή καὶ ἐν τοῖς μάλιςτα θεραπευταὶ θεοθ γεγόναςιν. Die Orphiker nannten sich of ὅςιοι, nicht als 'die Frommen', sondern als 'die Reinen', wie Rohde Psyche S. 264 darlegt. Wie sich der Name of καθαροί fortpflanzte, zeigen die Novatianer, die sich so nannten, und noch die Katharer des Mittelalters.

<sup>3)</sup> Joseph. bell. Iud. VIII 7, 12. Philo q. o. pr. l. p. 458 M.

<sup>4)</sup> Ohle a. a. O. II 3, 6.

<sup>5)</sup> Jos. b. Iud. VIII 7.

<sup>6)</sup> a. a. O. 6: cπουδάζουςι δὲ ἐκτόπως περὶ τὰ τῶν παλαιῶν ςυγγράμματα, μάλιςτα τὰ πρὸς ὑφέλειαν ψυχῆς καὶ ςώματος ἐκλέγοντες. ἔνθεν αὐτοῖς πρὸς θεραπείαν παθῶν ρίζαι τε ἀλεξητήριοι καὶ λίθων ἰδιότητες ἀνερευνῶνται.

Essener θεραπευταί θεοῦ¹) — so stehen sie überhaupt den hellenistischen Kulten noch viel näher. Sie haben ἄςματα καὶ ὕμνους εἰς θεὸν διὰ παντοίων μέτρων καὶ μελ $\hat{\omega}$ ν<sup>2</sup>), bei ihren Symposien ὁ ἀναςτὰς ὕμνον ἄδει πεποιημένον εἰς τὸν θεὸν ἢ καινὸν αὐτὸς πεποιηκὼς ἢ ἀρχαῖόν τινα τῶν πάλαι ποιητῶν. μέτρα γάρ καὶ μέλη καταλελοίπαςι πολλά ἐπῶν τριμέτρων, προςοδίων, υμνων, παραςπονδείων, παραβωμίων, **c**ταςίμων, χορικών **c**τροφαῖς πολυ**c**τρόφοις εὖ διαμεμετρημένων.8) Ist es nicht, als ob die polymetrischen orphischen Hymnen, die unsre Zauberpapyri erhalten haben, beschrieben würden? Braucht der Zusammenhang mit den orphischen Kulten erst gesucht zu werden, wenn Philo selbst zur Schilderung ihrer παννυχίς zusetzt καθάπερ ἐν ταῖς βακχίαις<sup>4</sup>) oder wenn er von den ἐπὶ θεραπείαν ἰόντες sagt: ύπ' ἔρωτος άρπαςθέντες οὐραγίου καθάπερ οἱ βακχευόμενοι καὶ κορυβαντιώντες ένθουςιάζουςι μέχρις αν τὸ ποθούμενον ίδωςιν?5)

Der Zusammenhang dieser religiösen Gemeinschaften mit den orphischen Kulten einerseits und unsern magisch-gnostischen Urkunden andererseits giebt sich mit der wünschenswertesten Deutlichkeit zu erkennen. Und er ist nur zu natürlich; haben doch die Therapeuten ihren Hauptsitz am mareotischen See bei Alexandreia!6) Ob überhaupt die Essener erst in Ägypten, wo Griechentum und Judentum zusammentraf, entstanden oder palästinensische Essener hier erst das Gepräge bekamen, welches das Bild, das uns allein überliefert wird, so deutlich zur Schau trägt, das kann hier unerörtert bleiben. Unsre Urkunden werden die innere Wahrheit eben jener Berichte zu bekräftigen und vor übereilten und grundlosen Angriffen zu schützen geeignet sein und die vorgelegte Partie wird man in ihrem Hauptteile als ein von Essenern oder Therapeuten 7) übernommenes Gebet anerkennen müssen. Es ist eine Dämonenbeschwörung, wie sie ja bei jenen eine solche Rolle spielten, im Anschluss an Salomo, fast ganz wie Josephus berichtet.

<sup>1)</sup> qu. o. pr. l. p. 457 M. 2) Therap. p. 893. 3) Therap. p. 901. 4) Therap. p. 902. 5) Therap. p. 891. 6) Therap. p. 892.

<sup>7)</sup> Es wird mannichfache Schattirungen solcher Kulte gegeben haben; essenische Kultgenossen nach Art der Therapeuten um Alexandreia waren unsere ἄνδρες καθαροί. Mehr will ich nicht behaupten.

Gott wird gepriesen wegen seiner Woltaten an Israel im Anschluss an die Rede des Moses - der auch bei den Therapeuten die Hauptautorität war<sup>1</sup>) - und man lese nur noch, was Philo von ihrer παννυχίς berichtet<sup>2</sup>): γίνονται χορός είς ἐξ ἀμφοῖν, μίμημα τοῦ πάλαι συστάντος κατὰ τὴν ξρυθράν θάλαςςαν, ξνεκα τών θαυματουργηθέντων έκεῖ. τὸ γὰρ πέλαγος προστάξει θεοῦ τοῖς μὲν ςωτηρίας αἴτιον, τοῖς δὲ πανωλεθρίας γίνεται. ραγέντος μὲν γὰρ καὶ βιαίοις ἀνακοπαῖς ὑποςυρέντος καὶ έκατέρωθεν ἐξ ἐναντίας οἶα τειχῶν παγέντων τὸ μεθόριον διάςτημα εἰς λεωφόρον δδὸν καὶ ξηρὰν πᾶςαν άνατμηθέν εὐρύνετο, δι' ἡς ὁ λεὼς ἐπέζευξεν ἄχρι τής άντιπέρας ήπείρου πρός τὰ μετέωρα παραπεμφθείς. ἐπιδραμόντος δὲ ταῖς παλιρροίαις καὶ τοῦ μὲν ἔνθεν τοῦ δὲ ἔνθεν εἰς τὸ χερςωθὲν ἔδαφος ἀναχυθέντος οἱ ἐπακολουθήςαντες τῶν πολεμίων κατακλυςθέντες διαφθείρονται. τοῦτο καὶ ἰδόντες καὶ παθόντες δ καὶ λόγου καὶ ἐννοίας καὶ ἐλπίδος μεῖζον ἔργον ἢν, ἐνθουςιῶντες άνδρες όμου και γυναϊκες, είς γενόμενοι χορός, τους εύχαρι**ετηρίους ὕμνους εἰς τὸν εωτῆρα θεὸν ἦδον ἐξάρχοντος** τοῖς μὲν ἀνδράςι Μωϋςέως τοῦ προφήτου, ταῖς δὲ γυναιξί Μαριάμ τῆς προφήτιδος. Wie bis in die Einzelheiten der Gedanken unser λόγος ursprünglich ein solcher ὕμνος εὐχαριςτήριος ist, liegt ja auf der Hand. Auch die παράδειτος und γέγνα πυρός, die im Papyrustext vorkommen, spielen bei den Essenern eine besondere Rolle<sup>3</sup>), ή καθαρὰ Ἱερουςαλήμ war die ἱερόπολις derselben, nach der sie sehnsüchtig schauten4), und das unauslöschbare Feuer, das in Ewigkeit in dem reinen Jerusalem τŵ θεῷ προςπαράκειται, wäre eine Umdeutung des ewigen Opferfeuers auf dem jüdischen Brandopferaltar<sup>5</sup>) so recht im Sinne dieser Sonnenverehrer. Der δρκιζμός v. 3078 ist einer ihrer ὄρκοι φρικώδεις und die zahlreichen Zaubernamen sind ihre ονόματα άγγέλων.

Diesem Beweis, der die Herkunft eines Stückes des Pariser Papyrus zur vollen Evidenz bringen konnte, will ich nicht un-

<sup>1)</sup> Therap. p. 903. 2) Therap. p. 902. 3) Vgl. Zeller III 2, 298 Anm. 1.

<sup>4)</sup> Ohle a. a. O. S. 40. Das himmlische Jerusalem sonst Galat. IV 26. Hebr. XII 22, und namentlich in der Apokalyptik, Johann. Apok. III 12; XXI 2, 10.

<sup>5)</sup> Leviticus VI 6. Es ist πθρ οὐρανοπετές. Ebenda IX 24.

sichere Vermutungen beifügen. Man könnte auch bei den ὅcιοι ἀδελφοί und ὅcιαι ἀδελφαί (v. 136)¹) ähnliche Gedanken haben; mag es sich aber mit diesen und andern Stücken anders verhalten, das ist nun selbstverständlich, daß aus den Überließerungen der ἄνδρες καθαροί, die so eifrig aller Mystik und Magie oblagen, vieles in die Bücher der gnostischen Magier überging. Jene und diese wurzelten in den orphischen Mysterien, beide Bestrebungen mußten sich in Alexandreia und an der Mareotis begegnen. Wird nicht auch der Titel der Leidener Handschrift immer verständlicher: ἱερὰ βίβλος ἢ ὀγδόη Μωϋςέως περὶ ὀνόματος τοῦ ἀγίου?

2.

Alle diese mannichfaltigen Elemente vereinigen sich in den magischen Büchern. Dass deren Verfasser und Anhänger ihre Weisheit Gnosis nannten, sagt manche Stelle ganz ausdrücklich, pap. Mimaut v. 290: ίνα ce ἐπικαλέςωμεν γνώςιν κτλ.; pap. Berol. II 128: δώρόν μοι έδωρήςω την τοῦ μεγίςτου cou ὀνόματος γνῶςιν; die Kenntnis des großen wirkungskräftigen Namens war ja das wichtigste. Diese γνωτικοί aber sind die ersten, die jene folgenreiche 'Erkenntnis' zu suchen begannen; sie sind noch ganz frei von christlichen Gedanken und die mannichfachen Anklänge an die spätern großen Systeme sind nur die Anfänge derselben in viel einfacherer Form. Vermutete man es auch schon, dass die Gnostiker ursprünglich nichts weniger als christliche Sektirer gewesen, sondern von heidnischen Goeten ausgegangen seien, gab es in der Tat auch Zeugnisse solcher Vereinigungen, die in der Magie ihre Gnosis zuerst fanden und damit über die kosmischen Mächte gebieten wollten<sup>2</sup>), jetzt liegen die Papyri als die untrüglichsten Urkunden dieser Entwicklung vor, Urkunden, die zugleich den Beweis liefern, dass die orphischen Kulte mit all ihrem Zauber<sup>3</sup>), ihren

<sup>1)</sup> Weibliche Ordensmitglieder gab es bei den Therapeuten auch, p. 894. 899.

<sup>2)</sup> Hilgenfeld Ketzergeschichte des Urchristentums S. 231.

<sup>3)</sup> Dass in den orphisch-dionysischen Kulten in späterer Zeit auch schon Zauber mannichfachster Art eifrig gepflegt wurde, wäre leicht durch zahlreiche Beispiele zu belegen; gilt doch auch das erste Lied der orphischen

τελεταί und καθαρμοί, ihren λύςεις und ἀποτροπιαςμοί die eigentliche Geburtsstätte der ersten Gnosis gewesen sind. Zu den ersten Gnostikern gehören ohne Zweifel die Ophiten, deren Lehren sich bald durch mancherlei Einflüsse zu großer Verschiedenheit ausbildeten. In den Papyri wird die Schlange sehr vielfach angebetet z. B.: δράκων άγαθὸς ίερὸς δαίμων, δν άνατολαὶ καὶ δύσεις ύμνοῦςι (pap. Par. v. 594 f.), δ μέγας όφις ήγούμενος τούτων1) τῶν θεῶν (v. 1638); es ist gar kein Zweifel, dass solche Schlangenanbetung, deren chthonischer Ursprung sie längst zum Mittelpunkt des Mysteriendienstes gemacht hatte, im griechischen Kult wurzelt.2) Man kennt ja die Schlange, die in der cista mystica einhergeführt wird: sie ist nichts anderes als Dionysos selbst, der ὑποκόλπιος, wie ihn der orphische Hymnus nennt (LII 11); denn das war ja seit alter Zeit eine heilige symbolische Handlung der Mysterien, dass die Schlange διέλκεται τοῦ κόλπου τῶν τελουμένων. ließe sich ausführlich nachweisen, dass der Schlangendienst, so sehr er auch nachher mit orientalischen Mythologemen verquickt wurde, von daher kam, nicht nur in diese Urkunden. auch in die ophitischen Gemeinden der Gnostiker, die in ihren Anfängen von den magischen Genossenschaften eben nicht verschieden gewesen sein werden. Ein Beispiel genügt.

Hymnensammlung der Hekate. Auch eine ganz neuerdings bei Magnesia am Mäander gefundene Inschrift, welche die Gründungslegende eines Dionysoskults enthält (in den Mitt. des ath. Instituts XV, 1890, S. 330 von Kontoleon veröffentlicht), ist ein Beleg dafür durch die Namen der drei Mänaden, von denen es heißt:

αί δ' ύμεῖν δώσουσι καὶ ὄργια καὶ νόμιμ' (ἐσθλά) καὶ θιάσους Βάκχοιο καθειδρύσουσιν ἐν ἄστει.

Die eine heist Βαυβώ (vgl. pap. Par. 2201. 2795. pap. Brit. 46, 493. orph. fragm. 216), die andre Κοςκώ, offenbar von der κοςκινομαντεία, etwa gleich κοςκινόμαντις (vgl. pap. Par. 2303: κκεθος παλαιὸν κόςκινόν μου ςύμβολον, von Hekate), die dritte Θεττάλη, die stereotype Bezeichnung der Zauberinnen.

<sup>1)</sup> Wahrscheinlich ist πάντων zu lesen.

<sup>2)</sup> S. Rohde Psyche S. 198 und sonst. Die (νέρτερος) ἔχιδνα wurde auch in Hierapolis verehrt. Vgl. Eurip. Phoen. 1023. Über Höhlenschlangen und Orakelschlangen s. mehr in Rohdes Psyche. Vgl. auch oben S. 114 f. Κυχρείδης ὄφις Rhode S. 183.

Stephani<sup>1</sup>) hat das Bild einer Silberschale veröffentlicht, das eine Bakchantin darstellt, die den Deckel des heiligen Korbes öffnet und die sich hervorwindende Schlange aus dem Kantharos tränkt: das ist eine 'Schlangenfütterung der orphischen Mysterien' und das Bild gehört dem zweiten nachchristlichen Jahrhundert an. Damit vergleiche man, was Epiphanios (XXXVII 5) von seinen Ophiten, die doch schon christliche Einflüsse zeigen, berichtet: sie nähren eine wirkliche Schlange und bringen diesem ihrem Schlangengott Brod dar. Zur Zeit der Mysterien legen sie Brod auf den Tisch und rufen die Schlange. Jeder küsst die Schlange, man singt Hymnen und bei ihrer Eucharistie werden dann die Brode verteilt und gebrochen, welche die Schlange beleckt hat.2) Man wird nach weitern Beweisen kaum fragen. Eine Stelle des Hippolyt, der ja den Zusammenhang zwischen antiken Mysterien und Gnostikern öfter geflissentlich hervorhebt, drückt dem das urkundliche Siegel auf. Er sagt von den ophitischen Sethianern (V20): ἔ cτι δὲ αὐτοῖς ἡ πάςα διδαςκαλία τοῦ λόγου ἀπὸ τῶν παλαιῶν θεολόγων, Μουςαίου καὶ Λίνου καὶ τοῦ τὰς τελετὰς μάλιςτα καὶ τὰ μυςτήρια καταδείξαντος 'Ορφέως. δ γάρ περί της μήτρας αὐτῶν καὶ τοῦ ὄφεως<sup>8</sup>) λόγος καὶ ὁ ὀμφαλός, ὅπερ ἐςτὶν άρμονία, διαρρήδην ούτως έςτιν έν τοις βακχικοίς τοῦ

<sup>1)</sup> Schlangenfütterung in den orphischen Mysterien, Petersburg 1873. Auf dem Relief einer Aschenurne in Rom (Bullett. della comm. archeol. com. 1879, jetzt auch bei Stengel griech. Kultusaltertümer, Taf. IV, Fig. 3), das in den eleusinischen Bilderkreis gehört, liebkost (oder füttert?) ein Epopt die Schlange, die sich neben dem Schoofse der Demeter hervorwindet.

<sup>2)</sup> Noch auf altchristlichen Sarkophagen findet sich mehrere Male die Darstellung einer Schlange, die um einen Baum sich emporwindet oder auch frei sich erhebt; ihr wird von einem Manne über einem Feuer, das auf einem Altar brennt, eine Frucht dargereicht, s. Piper Mythologie der christlichen Kunst I 72 ff. Mag das dort umgedeutet sein wie es will, es schließt sich ohne Zweifel an orphische und gnostisch-ophitische Darstellungen an.

<sup>3)</sup> Man hätte nach dieser schon von Brink und Schneidewin gegebenen Verbesserung nicht wieder das überlieferte 'Ορφέως in die Ausgaben und Citate einsetzen sollen. Über die μήτρα (s. oben S. 58 Anm. 3) und den ὀμφαλός wären weitere Exkurse nötig, die ich hier bei Seite lassen darf.

'Oρφέωc. Die Menge orphischer Lieder, welche in den Papyri gefunden wurde, schließt ja vollends jeden Zweifel an diesem Übergange aus, und ich darf für jetzt darauf verzichten auch den Ursprung der meisten magischen Opfervorschriften der gnostischen Bücher in den griechischen Mysterienopfern, die durchweg chthonischen Charakters sind, nachzuweisen. 1)

Erst philosophisch gebildete Männer, hellenistische Schulhäupter, bauten aus diesem Apparat, der sich aus allen Weltgegenden inzwischen bereichert und bis ins Unabsehbare vermehrt hatte, ihre großen Weltgebäude. Dass aber der Hauptcharakter doch bei den meisten, und bei den Gemeinden und Kulten wol immer, ein magischer blieb, dafür braucht man nur an die Berichte des Hippolytos zu erinnern und die Namen des Magiers Simon, des Menander, des Marcus zu nennen, denen die Magie Kult und Lehre ist und die es aussprechen, dass sie das einzige sei, wodurch man zur Unsterblichkeit gelangen könne.2) Die unendliche Zahl der Gemmen und Ringe, die alle Amulete sind, und deren Bilder und Inschriften bis ins kleinste zu den Vorschriften der Papyri stimmen, beweisen es, welche Macht und welche Verbreitung dieser systematische Aberwitz hatte. In Ägypten und in Syrien, in Spanien und am Rhein sind sie gefunden: unter dem Gemurmel von Phnuth und Abraxas, von Iao und Ablanathanalba, wandte sich die Welt von den alten Göttern ab und den neuen zu.

Alles was sein Herz begehrt, das ersieht oder erzwingt sich der Wissende, der γνωτικός, von seinen vielen Göttern. Was sich in Lucians εὐχαὶ ἢ πλοῖον die Leute etwa auch wünschen, das ist es, was man sich schaffte, z. B. pap. Mimaut v. 270 f.: ζωήν, ὑγιείαν, ϲωτηρίαν, πλοῦτον, εὐτεκνίαν, γνῶςιν, εὐ[κρα]ςίαν<sup>8</sup>), εὐμένειαν (ευμενιαν Pap.), εὐβουλίαν, εὐδοξίαν,

<sup>1)</sup> Einige Angaben s. S. 157, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Noch die Pistis Sophia sagt, dass nur der Gnostiker im Besitz der magischen und astrologischen Kunst ist, p. 30. Einst sind durch ἄγγελοι παραβαίνοντες die Geheimnisse der Magie und Sterndeutung zu den Menschen gekommen, Christus hat diese Kunde auf die Gnostiker beschränkt. Der 13. Äon ist der Ort der μυςτήρια μαγίας, p. 29.

<sup>3)</sup> So ist zu ergänzen, nicht εὐ[χρ]οίαν mit Wessely. Vgl. pap. Leid. W p. XVII 35: Μοῖραι, ἐξ ὧν δίδοται πλοῦτος, εὐκεραςία, εὐτεκνία, τύχη, τροφὴ ἀγαθή.

μνήμην, χάριν, μορφήν, κάλλος, πειςμονήν κτλ. Kranke werden geheilt, Gebundene werden gelöst, Dämonen werden ausgetrieben und Tote stehen auf. Und es war nicht etwa nur Hexerei und Aberglaube des niedern Volks, dem allein wir dergleichen zuzuschreiben geneigt sind; Könige und Philosophen setzten ihren Glauben und ihre Hoffnung auf diese Kunst. Hadrian lässt dem 'Propheten' Pachrates, der ihm in Heliopolis seine Kunst offenbart hat, ein doppeltes Jahrgehalt zahlen¹); Vespasian mit seinen Söhnen und Offizieren bewundert die Macht des Zauberers Eleazar, der über die Geister gebietet.2) Die spätere neuplatonische Philosophie verdient fast eher den Namen der Magie als den der Philosophie; ja es ist mit Recht betont, dass sogar bei Plotin alle göttliche Wirkung und aller Naturzusammenhang als magisch erscheint. Magie ist die Kunst, die unsterblich machen kann. Es steht ja im Anfang des Pariser Papyrus jener große ἀπαθανατιςμός3): wie der Myste sich erhebt über Sterne und Sonne έν έκcτάcει, οὐκ έν έαυτῶ ὤν zur Nähe der Gottheit. Mit solcher Kunst wollte noch Iamblich, dem Leibe entrückt, zur Seligkeit der Götter eingehen4) und so wollten ihn seine Sklaven gesehen haben, zehn Ellen über der Erde, Leib und Gewand in goldstrahlender Schönheit.5)

Man muß sich an dergleichen erinnern, um die Bedeutung jener Urkunden zu würdigen, die um so größer ist, je deutlicher sie sich als untrügliche Zeugnisse des religionsgeschichtlich so wichtigen Übergangs aus antikem Götterdienst in die gnostischen Kirchen darstellen, deren gewaltiger Einfluß auf Kult und Dogma, Lied und heilige Überlieferung des Christentums ja neuerdings immer klarer erkannt worden ist.

Die Gnosis bewahrte auch weiterhin in Tendenz und Organisation die Formen, deren Herkunft betont wurde. Das

<sup>1)</sup> Pap. Par. v. 2444 ff. 2453: καὶ θαυμάτας τὸν προφήτην διπλᾶ ὁψώνια αὐτῷ ἐκέλευτεν δίδοςθαι.

<sup>2)</sup> Ioseph. archaeol. VIII 2, 5.

<sup>3)</sup> Vgl. S. 104.

<sup>4)</sup> de myster. I 12.

<sup>5)</sup> Eunapius vit. Iambl. Vgl. Zeller III 2, 628.

ausführen zu wollen, würde weit in die Geschichte christlichen Brauchs führen. Am deutlichsten sprechen aber für die Herkunft der gnostischen Vereine die Ausdrücke, die immer angewendet werden, θίαςος, θιαςάρχης, άρχιθιαςίτης, άρχερανιςτής, μυcταγωγός, προcτάτης.1) Das waren denn auch die Formen, die das Christentum, als es in die hellenistische Welt hinaustrat, umschlossen: die Christen waren da zuerst nichts anderes als θιαςῶται Ἰηςοῦ.2) Man hat kaum begonnen, diesen Hellenisirungsprocess des Christentums richtig aufzufassen, kaum recht erkannt ist das auch in dieser Richtung so unendlich weite und große Problem der Genesis christlicher Religion und ihrer Formen, das gerade uns heute vornehmlich gestellt scheint. Ihm möchten mittelbar ein klein wenig auch diese geringen Versuche dienen. Wer es verschmäht, die wunderlich verästelten und verwachsenen Pflanzengebilde zu untersuchen, die jenem Boden entsprossen, der von den Zersetzungsprodukten zerfallener Organismen genährt war, und nur die Cedern des Libanon oder den Lorbeer Apolls bewundern will, der wird auch des Baumes Wurzeln und Wachstum nimmer verstehen, unter dessen Schatten die Völker so manches lange Jahrhundert gewohnt haben. Freilich das Auge, das gewohnt ist klassische Herrlichkeit zu schauen, schließt sich zuerst schmerzhaft vor dem Qualm jener gnostischen Mystik.

<sup>1)</sup> Koffmane die Gnosis nach ihrer Tendenz und Organisation, S. 7, 11 ff. Koffmanes Thesen, die am stärksten bisher diese Seite der Gnosis betont haben (These XII: 'der Gnosticismus ist eine vom antiken Geiste ausgegangene und in ihm wurzelnde Richtung, welche die spekulativen Gedanken des Christentums wie die religiöspraktichen Aufgaben desselben zu einer Geheimlehre und einem Geheimkult nach Form der Mysterien umzugestalten trachtet', woran nur die Meinung falsch ist, daß das Christliche schon zu Grunde gelegen hätte), bedürfen erst noch der Ausführung und Begründung.

<sup>2)</sup> Neumann Jb. für prot. Theologie XI 1885, S. 123—125, desselben röm. Staat und allg. Kirche bis auf Diokletian, 1890, I 46 ff. Am eingehendsten ist über die Formen der ersten Christengemeinden gehandelt von Heinrici die Christengemeinden Korinths, Zs. für wiss. Theol. XIX 465 ff., die Anfänge paulinischer Gemeinden, ebenda XX 89 ff. Es ist ein dringendes Bedürfnis, daß für die griechischen Genossenschaften überhaupt und dann besonders für die religiösen das Material vollständig gesammelt und bearbeitet werde.

meint, Goethe hätte schon die Bücher der ägyptischen Gräber gekannt, wenn er sagt:

Hier soll meist das Fratzenhafte, Das ein düstrer Wahnsinn schaffte, Für das Allerhöchste gelten. Sag' ich Euch absurde Dinge, Denkt, dass ich Abraxas bringe.

Die Nebel waren wol schwer und tief geworden, die den Glanz des alten Olympos begruben: aber wer sein Auge gewöhnt hat auch in den Nebeln zu sehen, der schaut religionsgeschichtliches Vergehen und Entstehen, zunächst in vielen kleinen Dingen und das wird wichtig sein für viele große Dinge. Es sind die Nebel der hellenischen Götterdämmerung, einer Dämmerung der Nacht, da der Glanz griechischer Götterschönheit dunkel ward für das Auge der müden Sterblichen, einer Dämmerung des Morgens, da schon siegreich, aufsteigend im Osten, die Sonne eines neuen Gottes die Welt erweckte zu anderer Lebenshoffnung.

3.

Es ist noch übrig, das ich meiner Ausgabe der ganzen Papyrushandschrift einige Worte der Einleitung vorausschicke. Dieselbe wird im Reichsmuseum der Altertümer in Leiden aufbewahrt als J. 395; sie gehört zu der Sammlung Anastasy des Museums. Anastasy, schwedischer Gesandter in Alexandria, hatte sie von Arabern gekauft und zusammen mit vielen andern Altertümern Ägyptens im Jahre 1830 der niederländischen Sammlung übergeben. Gefunden scheint sie in Theben zu sein 1), ohne Zweifel in einem Grabe. 2)

Es ist keine Papyrusrolle, sondern ein Papyrusbuch, und wenn die Schrift auf das 3. oder 4. Jahrhundert weist, so wird man nicht über den Anfang des 4. zurückgehen wollen.<sup>3</sup>) Es ergiebt sich aus dem Texte, aus den Variantenverweisungen,

<sup>1)</sup> Es ist nicht besonders von diesem Texte angegeben, aber von andern, die mit ihm zusammen gekauft wurden.

<sup>2)</sup> S. Fleckeis. Jb. Suppl. XVI p. 750.

<sup>3)</sup> Birt Buchwesen S. 120.

den doppelten und dreifachen Recensionen derselben Stücke deutlich, dass schon eine lange Zeit der Überlieferung vorausliegt, und es ist oben genugsam erörtert, dass der Inhalt der Gebete, Mythen und Hymnen dieser Texte in die Anfänge des Gnosticismus weist. Etwa in der ersten Hälfte des 2. Jahrhunderts werden solche Zauberbücher des Inhalts, wie wir sie haben, zusammengefügt sein im Anschluß an die mystischen Schriften der Orphiker, der Essener und ähnlicher Leute, zuweilen auch der Ägypter. 1)

Die erste Seite des Buches beginnt: Βίβλος ἱερὰ ἐπικαλουμένη Μονὰς ἢ ὀγδόη Μωϋςέως περὶ τοῦ ὀνόματος τοῦ ἀγίου. p. VIII 30 steht dann: ἀπέχεις τὴν ἱεράν, ὧ τέκνον, καὶ μακαρίτιδα Μονάδα βίβλον, ἢν οὐδεὶς ἴςχυςε μεθερμηνεῦςαι ἢ πρᾶξαι ἔρρωςο, ὧ τέκνον. Damit ist also das achte Buch Mosis zu Ende; es beginnt aber wieder VIII 32: Μωϋςέως ἱερὰ βίβλος ἀπόκρυφος ἐπικαλουμένη ὀγδόη ἢ άγία, und in der Tat folgt nun im großen und ganzen genau ein Teil des Buches noch einmal und am Schlusse steht auch XVI 35: Μωϋςέως ἀπόκρυφος η΄. Nun folgt aber: ἐν ἄλλψ εύρὼν ἔχεις Μωϋςέως ἀπόκρυφος βίβλος περὶ τοῦ μεγάλου ὀνόματος ἡ κατὰ πάντων, ἐν ἢ ἐςτιν τὸ ὄνομα τοῦ διοικοῦντος τὰ πάντα, also ein ganz analoges, aber doch ganz anderes Buch, und wenn die Lesung am Schlusse richtig ist Μοϋςέως ἀπόκρυφος ἡ δεκάτη, so haben

<sup>1)</sup> Die Ägypter hatten ja Zauberbücher schon zur Zeit der Pyramiden. Eine Masse solcher Texte ist erhalten bis zu den von den griechischen beeinflusten späten demotischen Zauberpapyri. Im Zusammenhang bearbeitet sind alle diese noch nicht. Ihre äußere Form scheint auch den griechischen Büchern z. T. zu Grunde zu liegen; vieles einzelne auch in den Zauberrecepten (aus der äg. Mythologie ist ja sehr viel darin, wie oben S. 29 u. 31 ff. und Fleckeis. Jb. Suppl. XVI p. 771 sqq. gezeigt wurde) wäre als daher übernommen leicht nachzuweisen. Man scheint auch die griechischen magischen Bücher βίβλοι Αλγύπτιαι (weil sie daher kamen) und das Hersagen der unverständlichen Zauberworte alyuπτιάζειν genannt zu haben (Lucian. Philops. 57); aber z. B. ein demotischer Papyrus schreibt besonders vor, die Beschwörung müsse griechisch hergesagt werden (Maspero recueil des travaux relatifs à phil. et arch. ég. III p. 36) und auch fast alle gnostischen Amulete tragen griechische Zeichen. Diese Dinge waren so doch zum ersten Male griechisch formulirt, bekamen ihr Gepräge vom Griechischen (Orphischen) her, dem alles andre zuwuchs.

wir auch das zehnte Buch Mosis. Das vorhergehende achte wird da sogar (XVI 38) als ἡ πρώτη βίβλος citirt.

Es liegen also nicht nur zwei βίβλοι in dem Papyrus vor, sondern auch die Hälfte des ersten in zwei verschiedenen Ausgaben: denn der letzte Schreiber hat nach dem ersten Buche aus einem andern Texte desselben, in dem sogar mehrmals Lesungen jenes ersten als Varianten angegeben waren (s. oben S. 16), ein Stück dahinter geschrieben, gewiss ohne zu wissen, was er tat. Wir sind dadurch in der Lage, die starke Lückenhaftigkeit und Korruption der einzelnen Recensionen fast ganz zu beseitigen. Darum habe ich beide zu einem Texte zu vereinigen mich nicht gescheut, sollte auch solche Kontamination an manchen Stellen ihr Bedenken haben und den weit zurückliegenden Archetypus doch nicht darstellen. Wenn auch jeder der beiden Texte eigne Zusätze und Verluste weiterhin erfahren hat, so giebt doch ihre Vereinigung auf jeden Fall Ursprünglicheres als jeder der beiden einzelnen; meist giebt erst sie Sinn und Vollständigkeit. Dem gegenüber schadet es nichts, wenn hier und da im einzelnen gerade so vielleicht keine der vielen Abschriften, die vorausliegen, ausgesehen hat. Wie die beiden Ausgaben sich verhalten und wie ich sie vereinigt, veranschaulicht die Gegeneinanderstellung der Kosmogonie S. 3 ff. Wo wie im Anfang der Text nicht verbotenus parallel geht, sondern freier variirt, lasse ich beide Fassungen untereinander stehen. Einige Umstellungen versprengter Stücke leuchten sofort ein. Folgende Tabelle stellt die nunmehrige Anordnung des ganzen dar:

## I. 8. Buch Mosis:

$$I 1-39 \sim \begin{cases} VIII 32 (IX 2) -IX 5 \\ IX 20-35 \\ IX 6-20 \\ VI 16, 17 \end{cases}$$

$$IX 35-X 19$$

$$I 39-II 16 = X 19-X 41$$

$$II 17-III 4 = XIII 21-XIV 6$$

$$XIV 7-XIV 49$$

$$III 5-IV 8 = XIV 49-XV 47 (VI 15, 16)$$

$$X 41-X 50$$

IV 9-12 = XV 48-XVI 3 IV 12-V 40 = XI 2-XIII 18 V 40-43 = XVI 4-8 ( $\sim$  V 44-47 = XIII 18-21) XVI 8-XVI 22 V 47-VI 12 = XVI 22-XVI 35 VI 13, 14, 18 VI 19-VIII 32 ( $\chi \rho \epsilon \hat{\iota} \alpha \iota$ ).

II. 10. Buch Mosis:

XVI 35—XXV 34 (XXIV 30—XXV, χρεῖαι).

Das zwiefach überlieferte Stück des ersten Buches giebt die τελετή, die Weihe, und die ἐντυχία oder den ἐπάναγκος, das große Beschwörungsgebet. Durch sie wird der Gott beschworen. 41 tägigen Reinigungen muß sich der Zauberer unterziehen, in einem Hause, in dem seit einem Jahre niemand gestorben ist, einen Altar aus Erde machen, sich mit Cypressenholz, Tannenzapfen, Lampen, mit Hähnen und Gewürzen (sieben, die den sieben Planeten entsprechen)¹), zum Opfer versehen; Wein, der nicht mit Meerwasser vermischt ist, Milch von einer schwarzen Kuh und Honig muß er spenden.²) Auf νίτρον



<sup>1)</sup> Es gab nachher mancherlei Bücher über die Pflanzen der sieben Planeten; Galen de simpl. med. fac. IV 1 nennt schon als Schrift des Hermes βοτάναι τῶν ὑροcκόπων, dann sind solche Traktate unter den sog. Kyraniden. In der Vorrede einer mittelalterlichen Übersetzung der ältern Kyraniden steht: est apud graecos quidam liber Alexandri magni de VII herbis VII planetarum etc. Eine Hs. der Markusbibliothek zu Venedig heisst: Tractatus de septem herbis septem planetis attributis (Sathas man. gr. cl. IV no. 57), s. Haupt Philol. XLVIII 371. So entwickelten sich die mannichfachsten Sammlungen über magische Kräfte der Pflanzen, der Steine, der Tiere aus solchen Zauberbüchern, ähnlich wie die alchymistischen und astrologischen Bücher (s. meine Ausführungen a. a. O. p. 780 ft.). In solchen mystischen Finsternissen lagen die Anfänge wirklicher Naturbetrachtung, wie denn die sog. Physiologi deutlich da ihren Ursprung haben.

<sup>2)</sup> Die mannichfaltigen Riten solcher Art, die in den Zaubermysterien zur Anwendung kommen, gehen zum größten Teil auf griechischen chthonischen Kult, d. h. zugleich Mysterienkult, zurück. Das soll jetzt nicht verfolgt werden; ich will nur für einige hauptsächliche Riten und jenen ihren Ursprung kurz auf Zusammenstellungen verweisen, die gerade in neuester Zeit von mehreren Seiten gelegentlich gegeben sind. Der

wir auch das zehnte Buch Mosis. Das vorhergehende achte wird da sogar (XVI 38) als ἡ πρώτη βίβλος citirt.

Es liegen also nicht nur zwei βίβλοι in dem Papyrus vor, sondern auch die Hälfte des ersten in zwei verschiedenen Ausgaben: denn der letzte Schreiber hat nach dem ersten Buche aus einem andern Texte desselben, in dem sogar mehrmals Lesungen jenes ersten als Varianten angegeben waren (s. oben S. 16), ein Stück dahinter geschrieben, gewiss ohne zu wissen, was er tat. Wir sind dadurch in der Lage, die starke Lückenhaftigkeit und Korruption der einzelnen Recensionen fast ganz zu beseitigen. Darum habe ich beide zu einem Texte zu vereinigen mich nicht gescheut, sollte auch solche Kontamination an manchen Stellen ihr Bedenken haben und den weit zurückliegenden Archetypus doch nicht darstellen. Wenn auch jeder der beiden Texte eigne Zusätze und Verluste weiterhin erfahren hat, so giebt doch ihre Vereinigung auf jeden Fall Ursprünglicheres als jeder der beiden einzelnen; meist giebt erst sie Sinn und Vollständigkeit. Dem gegenüber schadet es nichts, wenn hier und da im einzelnen gerade so vielleicht keine der vielen Abschriften, die vorausliegen, ausgesehen hat. Wie die beiden Ausgaben sich verhalten und wie ich sie vereinigt, veranschaulicht die Gegeneinanderstellung der Kosmogonie S. 3 ff. Wo wie im Anfang der Text nicht verbotenus parallel geht, sondern freier variirt, lasse ich beide Fassungen untereinander stehen. Einige Umstellungen versprengter Stücke leuchten sofort ein. Folgende Tabelle stellt die nunmehrige Anordnung des ganzen dar:

## I. 8. Buch Mosis:

I 1-39 
$$\sim$$

$$\begin{cases}
VIII 32 (IX 2) -IX 5 \\
IX 20-35 \\
IX 6-20 \\
VI 16, 17
\end{cases}$$

$$IX 35-X 19$$

$$I 39-II 16 = X 19-X 41$$

$$II 17-III 4 = XIII 21-XIV 6$$

$$XIV 7-XIV 49$$

$$III 5-IV 8 = XIV 49-XV 47 (VI 15, 16)$$

$$X 41-X 50$$

IV 9-12 = XV 48-XVI 3  
IV 12-V 40 = XI 2-XIII 18  
V 40-43 = XVI 4-8 (
$$\sim$$
 V 44-47 = XIII 18-21)  
XVI 8-XVI 22  
V 47-VI 12 = XVI 22-XVI 35  
VI 13, 14, 18  
VI 19-VIII 32 (χρεῖαι).

II. 10. Buch Mosis:

XVI 35—XXV 34 (XXIV 30—XXV, χρεῖαι).

Das zwiefach überlieferte Stück des ersten Buches giebt die τελετή, die Weihe, und die ἐντυχία oder den ἐπάναγκος, das große Beschwörungsgebet. Durch sie wird der Gott beschworen. 41 tägigen Reinigungen muß sich der Zauberer unterziehen, in einem Hause, in dem seit einem Jahre niemand gestorben ist, einen Altar aus Erde machen, sich mit Cypressenholz, Tannenzapfen, Lampen, mit Hähnen und Gewürzen (sieben, die den sieben Planeten entsprechen)¹), zum Opfer versehen; Wein, der nicht mit Meerwasser vermischt ist, Milch von einer schwarzen Kuh und Honig muß er spenden.²) Auf νίτρον



<sup>1)</sup> Es gab nachher mancherlei Bücher über die Pflanzen der sieben Planeten; Galen de simpl. med. fac. IV 1 nennt schon als Schrift des Hermes βοτάναι τῶν ὑροςκόπων, dann sind solche Traktate unter den sog. Kyraniden. In der Vorrede einer mittelalterlichen Übersetzung der ältern Kyraniden steht: est apud graecos quidam liber Alexandri magni de VII herbis VII planetarum etc. Eine Hs. der Markusbibliothek zu Venedig heisst: Tractatus de septem herbis septem planetis attributis (Sathas man. gr. cl. IV no. 57), s. Haupt Philol. XLVIII 371. So entwickelten sich die mannichfachsten Sammlungen über magische Kräfte der Pflanzen, der Steine, der Tiere aus solchen Zauberbüchern, ähnlich wie die alchymistischen und astrologischen Bücher (s. meine Ausführungen a. a. O. p. 780 ff.). In solchen mystischen Finsternissen lagen die Anfänge wirklicher Naturbetrachtung, wie denn die sog. Physiologi deutlich da ihren Ursprung haben.

<sup>2)</sup> Die mannichfaltigen Riten solcher Art, die in den Zaubermysterien zur Anwendung kommen, gehen zum größten Teil auf griechischen chthonischen Kult, d. h. zugleich Mysterienkult, zurück. Das soll jetzt nicht verfolgt werden; ich will nur für einige hauptsächliche Riten und jenen ihren Ursprung kurz auf Zusammenstellungen verweisen, die gerade in neuester Zeit von mehreren Seiten gelegentlich gegeben sind. Der

muss er allerlei Tiere, welche die Zonen der Welt bezeichnen, malen, die sieben Vokale und statt des ποππυςμός ein sperber-

Theurg muss sich durch allerlei Reinigungen z. B. eine Taufe im Fluss und durch άγνεία in jeder Beziehung vorbereiten (vgl. bes. zum folgenden Diels sibyllin. Blätter S. 48 Anm. 2); 3, 7, 9, 42 Tage (Diels S. 40 f.) werden meist genannt ( $42 = 2 \times 3 \times 7$ , vgl. auch Gruppe Kulte und Mythen S. 415 f.). Er mus einen Opfertisch, oft aus Erde, zurechtmachen, eine Grube (βόθρος) graben; Lampen und Fackeln fehlen fast nie (Diels S. 91). Allerlei Gewürz, auch Blumen (wie im ägypt. Opfer und Totenopfer, Drexler Beiträge zur Mythol. I S. 22 f.) muss er darbringen, Weihegüsse aufschütten, meist Wein, Milch und Honig (Rohde Psyche S. 222 Anm. 1; Stengel griech. Kultusaltertümer S. 86 ff.), gekleidet in reines Linnen (Rohde S. 226 Anm. 1), oft bekränzt (Diels S. 120 f.), zuweilen mit Eppichkränzen, die man bei Totenfeiern brauchte, auch über Grabsteine hing, mit Myrten (Rohde S. 141 Anm. 5) oder Lorbeer (Rohde S. 217 Anm. 1, Diels S. 129 f.) oder Palmen (Drexler S. 25). Binsen werden oft als Lager gebraucht (Plut. de Is. et Os. c. 86; der Alytarch der den elischen nachgebildeten Olympien zu Antiocheia mußte während seiner Amtstage auf einem reinen Binsenlager schlafen, Bötticher Tektonik S. 133; schon im Atharvaveda wird ein Binsenstiel als Zaubermittel gegen Reißen vorgeschrieben, Weber in den indischen Studien IV 394). Kuchen werden geopfert πόπανα πέλανα πλακοθντες (Rohde S. 218 Anm. 2 u. 3, 229 Anm. 1, Stengel a. a. O), Bohnen und ähnliche Hülsenfrüchte oder auch Zwiebeln haben eine besondere Bedeutung (meiner Zusammenstellung zum ersten Leidener Papyrus p. 784 Anm. 2 kann man zufügen Orph. fr. 262, 263, Menander Δειcιδαίμων fragm. 6. Usener ital. Mythen, rhein. Mus. XXX 204). Geopfert werden am häufigsten Hähne (Rohde S. 133 Anm. 3), Schweine (vgl. auch Drexler S. 22 f.), Hunde (Deneken in Roschers Lex. I Sp. 2586), Ziegen, Stiere, Tauben, oft ausdrücklich 'ganz schwarze' (über Hahn, Schwein, Gans, Taube habe ich allerlei bemerkt a. a. O. p. 785 Anm. 1-5). Beim Erscheinen des Gottes darf der Beschwörer, der auch niedersitzen muß, denselben nicht anblicken (Diels S. 122 f.). - Fast ganz dieselben Bräuche finden wir z. B. in der Urkunde einer Kulteinsetzung für den Mhv τύραγγος in Athen wieder, die im 2. nachchristlichen Jahrh. von einem lykischen Sklaven besorgt ist (Foucart des assoc. rel. p. 219): rein soll der Myste sein ἀπὸ cκόρδων καὶ χοιρίων (orientalisch) καὶ γυναικόc, soll sieben Tage lang Waschungen vornehmen, Öl, Lampe, Fackeln und cπονδή sind vorgeschrieben. Am siebenten Tage soll das Opfer ausgeführt werden, eine τράπεζα wird ausgerüstet, Öl, Wein, mehrere Arten kleiner Kuchen, Binsen und Tänien sind dabei in Gebrauch; am Schlus: καὶ εὐείλατος γένοιτο τοῖς άγνῶς προςπορευομένοις ὁ θεός ganz wie Pap. Berol. ΙΙ 165: "Ιλαθί μοι τῷ τῷ ἱκέτη καὶ ἔτο εὐμενής καὶ εὐίλατος φάνηθί μοι καθαρφ τφ προςώπψ. Kaum weniger übereinstimmende Angaben

köpfiges Krokodil, statt des cυριγμός den èννεάμορφος (zu diesen mystischen Lauten s. oben S. 22 f.) und ein ganzes Gebet schreiben; unter mannichfachen Gesten muss er den Gott rufen und ein Täfelchen bereit halten, darauf zu schreiben, was der Gott sagen wird. Endlich muss er noch sieben Tage auf einem Binsenlager schlafen; auch ein Bild des Apollon, des Dreifusses und des pythischen Drachen aus Lorbeerholz muß er gebrauchen, sich mit Eppich bekränzen und einen besonders ausstaffirten Hut aufsetzen. Die Mischung, in die er den mystischen Gottesnamen von dem Blättchen abwaschen muß, soll er trinken, den κύριος της ημέρας anrufen und nun die große Beschwörung am frühen Morgen bei Sonnenaufgang sprechen, und diese ist die κοςμοποιία. Der Gott erscheint, er soll ihn nicht anblicken, sondern fragen τί μοι εἵμαρται; Er soll nicht jammern, wenn er Schlimmes hört, sondern Abwendung erbitten; so kann er alles fragen und alles verlangen. Dann dankt er dem Gott und entlässt ihn. Angefügt ist ή τοῦ πολεύοντος πήξις, die angiebt, wie er den Gott, der gerade πολεύει, feststellen soll, da er ihn anrufen muss: darum wird XVI 28 als Titel angegeben Μωϋς έως Μονάς καὶ ὑπόμνημα ἐπικαλουμένη ἐπτάζωνος (ὑπόμνημα έπτάζωνος ist die Tabelle der Planeten zur πῆξις τοῦ πολεύοντος). Nun heisst es πλήρης ή τελετή της Μονάδος προςεφωνήθη coi, τέκνον (VI 18), und dann ὑποτάξω δέ coi, τέκνον, καὶ τὰς χρείας

finden sich in einer Urkunde, die uns allein in die Einzelheiten eines Mysterienkults vollständigeren Einblick gewährt, der Inschrift von Andania (Sauppe die Mysterieninschrift von Andania, Abh. der Ak. der Wiss. zu Göttingen, 1860): da werden vorgeschrieben brennende Lampen (denn v. 2 ist ohne Zweifel, wie schon Bergk wollte [λύχνω]ν καιομένων zu ergänzen, nicht [ίερŵ]v mit Sauppe), Spenden von Blut und Wein (c. 1), Bekränzung mit Tänien und Lorbeer (c. 3), weiße linnene Kleider (c. 4); κίσται μυστικαί sind vorhanden, Schafe, Schweine und Rinder werden geopfert (c. 6, auch weiße, wie in den Pap. öfter όλόλευκοι) von Reinigungen und Waschungen ist viel die Rede; auch fehlt eine Kiste (κάμπτρα) mit heiligen βιβλία nicht (c. 2). Man wollte bei der Neugründung der Weihen von Andania, wie Pausanias erzählt (s. Sauppe S. 5), auf dem Ithome in einer Hydria auf zinnerner Rolle die Weihen der großen Göttinnen wiedergefunden haben, die Aristomenes einst dort verborgen. Man erinnert sich der vielen zinnernen Täfelchen, denen noch die Mysten der späten Zauberei ihre Weisheit so gern anvertrauen (pap. Par. 2112. 3014. 1255. Kopp palaeogr. crit. § 157).

της ίερας βίβλου, ας πάντες οι ςοφισται ετέληςαν από ταύτης της ίερας και μακαρίτιδος βίβλου. Es folgen also die Anwendungen des Beschwörungsritus oder nur des großen Gottesnamens zu allerlei Zauber: Unsichtbarmachung, Trennung Liebender (διάκοπος), Dämonenbeschwörung, Heilungen, Beschwörung des Zorns der Könige und Mächtigen, Bewirkung von Sonnenschein, Schlangentötung, Voraussagung, Totenerweckung, auf einem Krokodil überzusetzen, Fessellösung, Feuer zu löschen und anzuhalten, Traumsendung, Liebestränke, Öffnung von Türen. — Das zweite Buch hat ganz dieselbe Anordnung. Zunächst wird die τελετή gegeben; es handelt sich hauptsächlich um Offenbarung des großen Gottesnamens acmouw; er wird beschworen unter den mannichfaltigsten, bis ins einzelne vorgeschriebenen, rituellen Gesten, ein damit beschriebenes Täfelchen wird zum Amulet geweiht; dasselbe wird in ein Kästchen gelegt, das auf einen Dreifuss gestellt und mit Linnen überdeckt wird; der Opferapparat ist im übrigen etwa derselbe wie im ersten Buch. Dann wieder είς ν δε αὐτοῦ αί χρεῖαι (XXIV 30); es folgt nun ein Recept Furcht oder Zorn zu unterdrücken und Türen zu öffnen mittels des heiligen Namens oder eines Amulets mit demselben.

Das etwa ist der Inhalt dieses achten und zehnten Buches Mosis über den heiligen Namen.¹) Man hat offenbar nach dem πεντάτευχος weitergezählt und durch den Anschluss an diese altheilige Überlieferung des Judenvolkes den hohen Titel ganz besonders ehrwürdig zu machen gewusst.²) Den Namen des Moses in den Titeln dieser Litteratur brauche ich nicht mehr zu erklären.³) Hier haben beide Bücher die Form eines

<sup>1)</sup> περί του άγίου ὀνόματος ist ein häufiger Titel, z. B. Plut. de Is. et Os. cap. 61: ἐν δὲ ταῖς 'Ερμοῦ λεγομέναις βίβλοις ἱςτοροῦςι γεγράφθαι περί τῶν ἱερῶν ὀνομάτων. Der große Gottesname ist es ja, der alles bewirkt; im Midrasch und bei Artapanos wird z. B. erzählt, Moses habe durch Aussprache des göttlichen Namens allein einen Ägypter getötet, Freudenthal hellenist. Stud. II S. 172.

Ähnlich wird ein ὀκτάτευχος des Ostanes gewesen sein, den Euseb. praep. evang. I am Ende erwähnt.

<sup>3)</sup> Vgl. oben S. 68 ff., s. auch Fleckeis. Jb. Suppl. XVI p. 755; vgl. auch was ich über Moses und Salomon bei den Essenern gesagt habe, S. 141 f., 147. Die Apokalyptik führte diese Namen auch mit Vorliebe ein,

Briefes an sein τέκνον. Alle Zauberpapyri haben diese Briefform<sup>1</sup>) und das war in der ganzen sakralen und mystischen Litteratur, von anderen zu schweigen, die Modeform. Die Boten neuer Religion kleideten ihre Verkündigung damals in diese Form und man würde ihnen, selbst wenn sie mit stereotypem

Moses, Henoch, Baruch, Esra etc. Mouch steht auch auf gnostischen Gemmen, Montfaucon l'antiquité expliquée et représentée en figures, Paris, II p. 353. Ebendort kommt auch 'Αβραάμ, 'Ιςάκ, 'Ιακώβ häufig vor (wie in den Papyri, hier pag. XXII 29). Der Titel Κλείς ist sehr gewöhnlich auch für Hermesbücher (z. B. Poimander 10); noch 1865 sind in Frankreich Zauberbücher publicirt unter dem Namen Eliphaz Lévi, dogme et rituel de la haute magie; la science des esprits; la clef des grands mystères (Amélineau essay sur le gnosticisme égyptien p. 315). Noch heute ist ja bei uns häufig in den Zeitungen angezeigt zu lesen: 'Wunderbuch, 6, und 7, Buch Mosis' und dergl. - Ob diese Sachen etwa auch schon damals mit der sogenannten Kabbala zusammenhingen, kann ich nicht beurteilen. Die meisten der zugänglichsten Kabbalabücher sind ganz spät (nach dem 9. Jahrhundert); einzelnes ist aber sehr alt. Häufig wird auch Abraham als Autor angegeben. Manches soll auf die Neuplatoniker durch Vermittelung der jüdisch-alexandrinischen Religionsphilosophie eingewirkt haben. Die Kabbala giebt auch emanatistische Geheimlehren; ein Buch heisst Jezîrah (Schöpfung). - Meist aus dem vorigen Jahrhundert giebt es noch eine Menge von Zauberblättchen, beschrieben mit Adonai, Eloi, Abracadabra u. s. w., genau wie die betreffenden Namen der Papyri (vgl. Wuttke der deutsche Volksaberglaube S. 77), z. T. hängen jene mit der kabbalistischen Theurgie zusammen, die bei den mittelalterlichen Juden blühte. Noch eine Kleinigkeit: diese Juden konnten aus einem Klümpchen Lehm durch Aufschrift des Wortes אָּמָה (Wahrheit) ein menschenähnliches Wesen machen, das ihnen allerlei Verrichtungen besorgte; wurde es ungezogen, löschte man das x aus, so das ng (stirb) blieb. Das hat große Ähnlichkeit mit den πάρεδροι, den spiritus familiares, der Papyri und dem, was z. B. Lucian Philops. 42 erzählt: τέλος δ' οὖν ό Ύπερβόρειος ἐκ πηλοῦ ἐρώτιόν τι ἀναπλάςας 'ἄπιθι', ἔφη, 'καὶ ἄγε Χρυςίδα', καὶ ό μὲν πηλὸς ἐξέπτατο κτλ. — Ich habe bis jetzt nicht weiter verfolgen können, in wie weit die sog. Kabbala mit der hellenistisch-jüdischen Zauberlitteratur zusammenhängt, die wir ja bei den Essenern blühen sehen. Solche Traditionen wurden von den Juden in alle Welt getragen, ebenso wie die Magie der Vulgärgnosis von den römischen Soldaten. Es giebt wirklichen Zusammenhang zwischen heute und damals auch in diesen Dingen, in denen ja das Volk so zäh und konservativ ist wie in nichts anderem. - Nun gar im heutigen Griechenland giebt es Zauberbücher, noch ganz wie die alten! Doch von dem allem ein andermal.

Dieterich, Abraxas.



<sup>1)</sup> Vgl. meine Angaben a. a. O. p. 758.

Titel dieser Art und mit besonders heiligen Namen ihre Schriften versehen, Unrecht tun, wenn man sie einfach Fälscher nennen wollte: so machten es die Gnostiker (z. B. Brief des Ptolemäus an die Flora; Briefe des Valentinus, Hilgenfeld Ketzergeschichte S. 293, des Monoimus an Theophrast! u. m.), so sind auch alle Stücke der orphischen Litteratur, soweit wir sehen, in die Form von Unterweisungen gekleidet, auch den Hymnen ist eine εὐχὴ πρός Μουςαΐον vorausgeschickt und ein neues Fragment hat jüngst gezeigt, dass auch die theogonischen Rhapsodieen von Orpheus an seinen Sohn Musaios gerichtet waren.1) So sind denn auch die hermetischen Schriften Briefe des Hermes an Thot oder Asklepios; und die wüsten Massen alchymistischer und astrologischer Schriftstellerei stellen sich als Briefe dar, mit den abenteuerlichsten Titeln.2) Die magischen Unterweisungen geben sich fast immer als an den Sohn gerichtet und das hängt noch mit einer andern Eigentümlichkeit religiöser Geheimlehren zusammen: sie sollen eben geheim sein, wie einst auch die Mysterien niemand verraten durfte, in Griechenland<sup>3</sup>) so wenig wie im alten Ägypten.<sup>4</sup>) So sehr die magischen Schriften damals Verbreitung haben und suchen mochten, die Aufforderung, sie geheim zu halten, ist stehend. Auch Moses sagt im 8. Buche ἀνεύρετον ποίηςον τὴν βίβλον, und im 10. (XVI 40) οὖ (ὀνόματος) προτέθειμαι δέ τοι τὸν ὅρκον τὸν κατὰ βίβλον προκείμενον, ἐπιγνοὺς γὰρ τῆς βίβλου τὴν δύναμιν κρύψεις, ὢ τέκνον. Darauf bezieht sich die ganz formelhaft gebrauchte ungemein oft wiederholte Aufforderung κρύβε (hier XVII 8 κρύβε μαθών, τέκνον, τὸ τῶν θ' γραμμάτων)<sup>5</sup>). Eine Stelle des ersten Berliner Papyrus ist so zu lesen (v. 192): ταῦτα οὖν μηδενὶ παρα-

διὸ καὶ ἐν τῆ τετάρτη πρὸς Μουςαῖον ραψψδία οὕτω λέγει ταῦτα νοῷ πεφύλαξο, φίλον τέκος, ἐν πραπίδεςςιν, εἰδώς περ μάλα πάντα παλαίφατα κὰκ(?) Φάνητος. Vgl. S. 131, Anm. 2.

 <sup>2)</sup> Ehe weiteres ausgeführt werden kann, bedarf die gesamte Briefstellerei des Altertums, wirkliche und fingirte, eingehender Bearbeitung – eine schwere, aber schöne und fruchtreiche Aufgabe.

<sup>3)</sup> Auch da wurde ein Eid geschworen, Firm. Mat. astrol. 7; vgl. Macrob. somn. I 2, 19, Apul. Metam. XI 23.

<sup>4)</sup> S. Gruppe Culte und Mythen S. 489, Meyer Geschichte des Altertums I  $\S$  67.

<sup>5)</sup> Über die Form s. S. 194, 21; die Stellen s. in Wesselys Index.

δίδου εἰ μὴ μόνψ [τῶν] ἰςχίων¹) υἱῷ cou ἀξιοῦντι τὰ [παρ' ἡ]μῶν ἡηθέντα ἐνερ[γή]ματα. So ermahnt auch Hermes den Thot τοῦτο μαθὼν παρ' ἐμοῦ τῆς ἀρετῆς ςιγὴν ἐπάγγειλαι μηδενί, τέκνον, ἐκφαίνων τῆς παλιγγενεςίας τὴν παράδοςιν²) und auch der Alchymist schreibt dem Zögling einen ὅρκος vor, daſs er nichts von den Mysterien der Kunst verraten wolle.³) Ursprünglich sollten diese Künste nur in der Familie fortgepflanzt werden, das ist alte Anschauung. Wenn es im Pariser Papyrus nach der Mahnung (v. 476) παράδος τὰ μυςτήρια, μόνψ δὲ τέκνψ ἀθαναςίαν ἀξίψ μυεῖςθαι⁴) τῆς ἡμετέρας δυνάμεως ταύτης weiter geht χρὴ οὖν ςε, ὧ θύγατερ, κτλ. oder in einem magischen Texte eines codex Mosquensis⁵) einer schreibt πρὸς τὴν ἰδίαν θυγατέρα<sup>6</sup>), so kann das ähnliche Gründe haben wie die Meinung, die heute im Volke verbreitet ist, die Zauberkunst könne nur von einem Manne einer Frau und umgekehrt gelehrt werden.

Dieses wenige muß für jetzt zur Orientirung über die Form der Mosesbücher genügen.<sup>7</sup>) Ich bin noch ein Wort der Rechtfertigung meiner Behandlung orthographischer und grammatischer Einzelheiten in der Ausgabe schuldig; denu man hat gemeint, es seien da alle Eigenheiten der ägyptischen Schreiber beizubehalten. Aber ich bleibe dabei: es ist kein Dialekt, der seine Gesetze hat, sondern eine Korruption der griechischen Worte durch die mehr oder weniger des Griechischen unkundigen Schreiber. Verhältnismäßig selten haben sie Worte anders geschrieben, so wie sie etwa ihr ägyptischer Mund sprach, meist aber auf die gewöhnliche Weise und unzähligemale haben sie selbst ihre Schreibung wieder in die 'richtige' korrigirt. Wo die beiden Recensionen vorliegen, ist jafast immer in der einen die gewöhnliche Schreibart angewendet. Wenn dagegen irgend eine Form oder Schreibung in der Ent-

<sup>1)</sup> μονω . . . cχινω Pap.

<sup>2)</sup> Poimandres XIII 22.

<sup>3)</sup> Berthelot collection des alchimistes grecs, textes gr. p. 27.

<sup>4)</sup> μυςται Ραρ.

<sup>5)</sup> Bei Pitra Analecta sacra V p. 292.

<sup>6)</sup> Von Orpheus wird auch berichtet, seine Mutter habe ihn die Mysterien gelehrt, Jamblich. vit. Pythag. V 96.

<sup>7)</sup> Es soll zugleich meine Bemerkungen a. a. O. p. 758 in einigem ergänzen.

wicklung der Sprache begründet schien, als Form der Vulgärsprache oder auch eines alexandrinischen Idioms, ist sie im Texte behalten; jene Schreiberliederlichkeiten aber beibehalten hieße auf jede Herstellung überhaupt verzichten. Auch alle jene αι für ε, οι für υ u. s. w., die Vertauschung langer und kurzer Vokale, falsche Gemination und falsches Fehlen derselben, all das ist ja so bekannt, dass man den Text durch Beibehalten dieser hier ebenso regellosen als indifferenten orthographischen Eigentümlichkeiten ganz unnötig unlesbar machen würde. Darum sollen aber ganz und gar nicht die Eigentümlichkeiten einer ägyptischen Sprech- oder Schreibart des Griechischen verloren gehen. Sie müssen aber im Zusammenhang behandelt werden und dazu müssen Indices das Material zusammenstellen. Da das auch für diesen Text von mir schon geschehen ist (a. a. O. p. 819 ff.), sind hier nur noch im Apparat die betreffenden überlieferten Schreibungen verzeichnet, so dass sich daraus das Wünschenswerte sogar leichter zusammenstellen läßt als es aus dem Texte möglich wäre.

Das Material für den Volksaberglauben, das hier vorliegt, lasse ich im einzelnen jetzt unverwertet; auch diese Dinge müssen in größerem Umkreis und Zusammenhang für sich behandelt werden; ein Verzeichnis des auf den Aberglauben Bezüglichen im Papyrus soll solchen Zielen nützlich sein.

Am Schlusse gerade der vorliegenden Untersuchungen soll der Text<sup>1</sup>) ein auserlesenes Denkmal sein jener synkretistischen

<sup>1)</sup> Ich hoffe, dass diese Ausgabe neben der des anderen Leidener Papyrus eine brauchbare Grundlage abgiebt für die Verwertung dieser Literatur. Zudem ist die Leemans'sche Ausgabe, wie ich höre, vergriffen. Daneben stehen noch die Partheyschen Berliner und die Wesselyschen Pariser und Londoner Papyri. Eine Neuausgabe dieser, die ja auch so nötig nicht ist, wie die der bisher für jede genauere Arbeit unbrauchbaren Leidener Hss., ist nicht so bald tunlich, schon aus äusserlichen Gründen. Ein Corpus dieser Papyri ist einstweilen nur ein frommer Wunsch. Es müßten dann auch alle magischen Texte beigefügt werden, alle Inschriften, Devotionen, alle gnostischen Gemmen, die noch wie wüstes Geröll daliegen; Partieen der Schriftsteller müßten zur Erklärung herangezogen werden und mancherlei in den Bibliotheken schlummernde Traktate. Aber jetzt schon gäbe das ein Werk, kaum kleiner als das CIA. Und dabei wäre an die alchymistischen und astrologischen Traktate, die zu hunderten unedirt liegen, noch gar nicht gedacht.

Zaubergnosis, deren Herkunft uns klar geworden ist. Ihren wirklichen Gedankeninhalt religiöser und mythologischer Art hatten diese ἱεραὶ βίβλοι aus Überlieferungen, wie sie in den griechisch-jüdisch-ägyptischen Kultgemeinden an der Mareotis gepflegt wurden. Wir kennen nun die religiösen Richtungen, von denen diese Magier ausgingen. Wir sehen auch hier in diesem Buche, wie fast alles auch außer der eigentlichen Beschwörung, der Kosmogonie, soweit es Gebet und Anrufung des Gottes, nicht Ritualvorschrift ist, sich so zu sagen in Schöpfungsdoxologieen bewegt. Die kosmogonischen Dinge stehen in der Tat im Mittelpunkte des Glaubens und des Wissens dieser Leute.1) Werfen wir noch einen Blick auf die besonders lehrreichen Citate anderer Bücher in unserer Handschrift. Man erkennt z. B. eine ganz ausgebildete Rivalität zwischen den einzelnen Vertretern dieser Bücherfabrikation I 12 έκ δὲ ταύτης τῆς βίβλου 'Ερμῆς κλέψας τὰ ἐπιθύματα τὰ ζ΄ προςεφώνηςεν έαυτοῦ ίερα βίβλω ἐπικαλουμένη Πτέρυγι. An einer Stelle des 2. Buches werden für den großen Namen Varianten aus nicht weniger als neun andern Büchern citirt, nicht nur eine παραcτιχίς des Orpheus<sup>2</sup>) und 'Ορφικά eines Erotylos, ein

<sup>1)</sup> Verwässerte pantheistische Lobsprüche auf den alleinen Gott, dessen Glieder die Welt sind (Fleckeis. Jb. Suppl. XVI p. 776) oder Schilderung des gewaltigen alles in Schrecken setzenden Weltengottes (a. a. O. p. 774) bilden auch den Hauptinhalt der späten Orakellitteratur. Schließlich stammeln die an Geld und Geist verarmten Orakelgötter den neuen Göttern, von denen sie vernichtet werden, in solchen Formeln ihre Empfehlungen, und als sie für immer stumm geworden sind, gehn Orakel als Litteraturgattung noch lange fort, in ganz ähnlicher Art producirt wie jene pseudepigraphisch-mystischen Schriften, zum großen Teil auch in Ägypten (z. B. die χρηςμοὶ τῶν Ἑλληνικῶν θεῶν, edirt hinter Bureschs Klaros).

<sup>2)</sup> Das ist ein sehr interessanter Titel. In der Anthologie IX 524 und 525 stehen zwei orphische Hymnen, deren Epitheta nach dem Alphabet geordnet sind: die erste Zeile enthält solche mit α, die zweite mit β u. s. w., jedesmal vier. Sollte nicht auch diese mystische Kunst, die nicht vor der Alexandrinerzeit nachzuweisen ist (Diels sibyll. Bl. S. 34), von der religiösen Geheimlitteratur, vielleicht der orphischen, ausgegangen sein? Dahin könnte sie aus jüdischer Tradition gekommen sein, wo sie schon länger blühte (s. Ewald die poetischen Bücher des alten Bundes S. 189 ff.). Viele der erhaltenen griechischen Alphabetarien sind ja auch nicht zum Knabenunterricht, sondern zum Zauber verwandt worden,

Buch eines ἱερογραμματεὺς Θφή an den König Ochus, die ἀπομνημονεύματα eines Euenos, des Persers Zoroaster, sieben Bücher eines Pyrrhus¹), von Moses selbst noch ein Erzengelbuch und das Gesetz (Νόμος). Endlich aber wird noch angeführt ein angebliches Buch des Ptolemaios, das Panaretos oder εν καὶ Πᾶν heiſst, ἡ περιέχει γέννηςιν πνεύματος, πυρὸς καὶ ςκότους. Also ein Zauberbuch mit einer Kosmogonie ganz ähnlich der, die wir betrachtet. Es öffnet sich ein Blick in eine ganze versunkene Litteratur, ein schier unbegreifliches Schriftstellertum des Aberwitzes. Wir können uns glücklich schätzen, daſs es uns schwer fällt, uns in die seltsam suchende Seele jenes Zeitalters zu versetzen; für uns Philologen aber ist das keine Entschuldigung. Heute tun sich die Gräber Ägyptens auf, heut müssen wir auch da an die Arbeit.

darum auch wie die Defixionen häufig in Gräbern gefunden (Kaibel IGIS 2420, 2). So sind auch die alphabetischen Buchstabenreihen und -verbindungen des Leidener Papyrus Y (Leemans Pap. graec. II 260) aufzufassen.

<sup>1)</sup> Das wird nicht etwa der König sein sollen, sondern der Πύρρος, dessen Seele nachher die des Pythagoras war (Laert. Diog. VIII 8, 1, 4; Porphyr. vit. Pyth. 45); also es waren Bücher, die zur pythagoreischen Litteratur gehörten und so hängt auch diese eng mit diesen Texten wie mit dem Orphischen zusammen.

## ΒΙΒΛΟΣ ΙΕΡΑ

## ΕΠΙΚΑΛΟΥΜΕΝΗ ΜΟΝΑΣ

H

## ΟΓΔΟΗ ΜΩΥΣΕΩΣ

ΠΕΡΙ ΤΟΥ ΟΝΟΜΑΤΟΣ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ

- P = Leidener Papyrushs J. 395, nach meiner Lesung. 1)
- L = Leemans in seiner Publikation der Hs. Papyri graeci musei Lugdunensis Batavi II (1885), p. 83 ff.
- lL = liest Leemans.
- PLI = Papyrus Leidensis I, nach meiner Ausgabe Fleckeis. Jb. Supplem. XVI p. 793 ff. So citire ich im Apparat auch meine Prolegomena, ebenda p. 748 ff.
- ind. gr. = index grammaticus, der jener Ausgabe angefügt ist, p. 819 ff.
   A und B = die beiden Recensionen desselben Textes in den Partieen, die doppelt überliefert sind (s. S. 155 ff.).
  - D = Vermutungen des Herausgebers.
  - bezeichnet, dass die so eingeklammerten Buchstaben in der Hs. selbst getilgt sind.

Die Zahlen rechts bezeichnen Seiten und Zeilen des Papyrus.

- PP = Pariser Papyrus, hrsg. von Wessely in den Denkschriften der kais. Akad. d. Wiss. zu Wien, phil.-hist. Cl. XXXVI (1888) S. 44 ff.
  - A = Papyrus des britischen Museums XLVI, ebenda S. 127 ff.
  - a = Papyrus desselben Museums XLVII, ebenda S. 149 ff.
- PM = Papyrus Mimaut du Louvre, ebenda S. 139 ff.
- PBI = erster Berliner Papyrus Partheys, in Abh. der Kön. Akad. d. Wiss, zu Berlin (1865) S. 120 ff.
- PBII = zweiter Berliner Papyrus Partheys, ebenda 8. 150 ff.

<sup>1)</sup> Im Museum zu Leiden habe ich den Papyrus selbst neu gelesen und ich möchte auch hier Herrn Direktor Leemans, der den Papyrus zuerst entziffert hat, und Herrn Konservator Pleyte für ihre unvergleichliche Liberalität und ihre Freundlichkeit gegen mich bei wiederholtem Aufenthalt in Leiden meiner steten Dankbarkeit versichern.

Θεός. Θεοί.

Μονὰς ἢ ὀγδόη Μωϋς έως περὶ τοῦ ὀνόματος

5 τοῦ ἁγίου. περιέχει δὲ οὕτως ἀγνὸς μεῖνον
ἡμέρας μα΄ προψηφίςας, ἵνα εἰς τὴν ςύνοδον τὴν
ἐν κριῷ καταντής ἢ, ἔχε δὲ οἶκον ἐπίπεδον, ὅπου
πρὸ ἐνιαυτοῦ οὐδεὶς ἐτελεύτης — ἔςτω δὲ ἡ θύρα Ι δ
πρὸς δυςμὰς βλέπους — καὶ ἀναπήξας μέςον τοῦ

10 οἴκου βωμὸν γήϊνον καὶ ξύλα κυπαρίςς να,

Μωϋς έως ἱερὰ βίβλος ἀπόκρυφος ἐπικαλου- VIII 32
μένη ὀγδόη ἢ ἁγία. ἔςτιν δὲ ἡ πρᾶξις τοῦ τὰ
πάντα περιέχοντος ὀνόματος: ἔχει δὲ ςύςτας ν

ἐν ἡ αὐτοῦ μηδὲν παραφίων ἐπιτεύξ ἢ, ἄγνευςον

15 ἡμέρας μα΄ ςυνψηφίςας τὴν ἡμέραν καὶ τὴν ὥραν,

Βίβλος ίερα ἐπικαλουμένη

1 θεός. Θεοί will L hier tilgen. Man wird sich aber der Überschrift so vieler griechischer Inschriften erinnern und dieselbe gerade hier sehr bedeutsam finden 4 μους  $P = P = \delta v \delta \mu$ ατς ου  $P = \delta v \delta \mu$ ατος  $P = \delta v \delta \mu$ ατος

δταν δὲ ἐνcτῆ ἡ ἡμέρα, παράθες εἰς τὴν θυςίαν

ξύλα κυπαρίςςινα ἢ ὀποβαλςάμινα, ἵνα καὶ χωρὶς

**ἐν ἡ μέλλει ἡ cελήνη ἐκλείπειν ἐν κριῷ.** 

T 1

IX 5

IX 20

<sup>9</sup> μουσεως P βιλος αποκριφος P 10 αγεια P 11 ονομα | ονοματος an Ende und Anfang der Zeilen P 12 ενηαυτου P παραφιων επιτευξη P παραφείς L Es giebt später ἀφέω (Exod. XXXII 32, Ap. II 20: ἀφεῖς) und ἀφίω (Ecclesiast. Il 18, ἀφίομεν Matth. VI 12), s. Winer Grammatik des neutest. Sprachidioms S. 77, Veitch Greek Verbs p. 103. 13 ευνψυφικας P 14 μελλι P 16 αποβαλςαμινα P ind. gr. p. 821 ὁποβαλςάμινα L

ττροβίλους δεξιούς δέκα, ἀλέκτορας δύο λευκούς ἀςινεῖς τελείους καὶ λύχνους δύο τεταρτημορίους πληρώςας ἐλαίου χρηςτοῦ. καὶ μηκέτι ἐπιχέης εἰςηλθόν Ι 10 τος γὰρ τοῦ θεοῦ περιςςότερον ἐξα[π]ωθήςονται δἀπηρτίςθω δὲ ἡ τράπεζα τοῖς ἐπιθύμαςι τούτοις τυγγενικοῖς οὖςι τοῦ θεοῦ — ἐκ δὲ ταύτης τῆ[ς] βίβλου 'Ερμῆς κλέψας τὰ ἐπιθύματα ζ΄ προςεφώνηςεν ἑαυτοῦ ἱερᾳ βύβλψ ἐπικαλουμένη Πτέρυγι — τοῦ μὲν Κρόνου ςτύραξ, ἔςτιν γὰρ βαρὺς καὶ Ι 15

<sup>1</sup> ετροβίλους Ρ αςεινεις Ρ 2 τελεους Ρ ΠΑΗΡωςΑς Ρ ειτηλθοντος vgl. ind. gr. p. 825 4 περιςςῶς 'sehr', περιςςότερον 'mehr', 'zu sehr', namentlich LXX u. NT. ἔξω ψοθήςονται oder έξωςθήςονται L έξα[π]ωθήςονται D 5 απυρτιςθω Ρ υ auf Rasur. 6 ἐκ δὲ ταύτης κτλ. ist eine hinter τοῦ θεοῦ in den Text gekommene Randbemerkung. 7 επιθυματας Ρ **ἐπιθύματα ζ΄** D 9 χρονου 1L βαρις P βαρύς L βαρύς wird auch vom Geruch gebraucht, z. B. δδμή Herodot. VI 119 (lat. gravis odor).

εὐώδης, τοῦ δε Διὸς μαλάβαθρον, τοῦ δὲ Ἄρεως κόςτος, τοῦ δὲ Ἡλίου λίβανον, τῆς δὲ Ἄφροδίτης νάρδος Ἰνδικός, τοῦ δὲ Ἑρμοῦ καςία, τῆς δὲ Cελήνης ζμύρνα. ταῦτά ἐςτιν τὰ ἀπόκρυφα δ ἐπιθύματα. ὁ δὲ Μωϋςῆς λέγει ἐν τῆ Κλειδί 'ςκευάςεις ἐπὶ παντὸς ὄροβον ἡλιακόν', κύαμον Αἰγύπτιον τούτοις λέγει. καὶ ταῦτα δὲ ὁ Μανεθὼς ἔλεγε ἐν ἰδία βίβλω. ἐντεῦθεν βαςτάςας τὰ ζ΄ ἄνθη τῶν ζ΄ ἀςτέρων, ἅ ἐςτι ςαμψούχινον,

I 20

10 [ἃ παρά]κειται, ἵνα ἐὰν εἰσελθὼν βουληθῆ ἐπιθύειν, εὕρη πάντα ἐν ἑτοίμψ· ἐπὶ τῷ βωμῷ δὲ καὶ θυσία κείσθω. ἡ δε ἀπόγευσία ἐστιν αὕτη· ὅταν μέλλης ἀπογεύεσθαι, ἀλέκτορα θῦσον, ἵνα ὁ Φθόνος λάβη πνεῦμα. ὁπόταν δὲ γένηται ἐν κριῷ, χαμαικοίτει πρὸ μιᾶς 15 εἴκοςι θυσιάσας, ἐπίθυε τὰ ζ΄ ἐπιθύματα τὰ αὐθεντικά, ἐν οἷς ἥδεται ὁ θεός, τῶν ζ΄ ἀστέρων τοῖς ζ΄ ἐπιθύμασιν, ἅ ἐστιν ταῦτα· μαλάβαθρον, στύραξ νάρδος, κόστος, κασία, λίβανος, ζμύρνα καὶ τὰ ζ΄ ἄνθη τῶν ζ΄ ἀστέρων, ἅ ἐστιν· ῥόδινον, λώτινον, 20 ναρκίσσινον, κρίνινον, ἐρεφύλλινον, λευκόϊνον,

**c**αμψούχινον. λειοτριβή**c**ας μετ' οἴνου ἀθαλά**c**cου

IX 35

IX 6

IX 10

4 ) P = Cελήνης. ζμύρνα wird fast regelmäßig in den Papyri statt ςμύρνα geschrieben, ind. gr p. 822. 5 επιθυ $\overline{\mu}$  P ἐπιθυμιάματα L οδελεγει εν τη κλειδι μοϋςης P, ieh habe umgestellt 6 οροβου ηλιακον κυαμω αιγυπτιω P δροβον ήλιακόν, κύαμον Αἰγύπτιον D Moses bezeichnete in der Κλείς die κύαμος Αἰγύπτιος als ὄροβος ήλιακός Vgl. das auf S. 100 Ausgeführte. 8 ελέγεν P ἔλεγεν ἰδία L 9 των αςτερων lL των  $\overline{\zeta}$  αςτερων deutlich in P 9 'A P ςαμψουχοι | χοινον P mit der häufigen Dittographie am Ende und Anfang zweier Zeilen. ςαμψουχοι | κοινον lL ςάμψυχον κοινον L ςαμψούχινον D, s. Z. 21

<sup>10 [</sup>ψc πρό]κειται L èπιθύειν hier: heftig verlangen, darauf losfahren 12 κειθω P 13 ό Φθόνος ist der Tod, wie ό βάςκανος δαίμων und ό φθονερὸς δαίμων Kaibel epigr. gr. 348. 359 (φθονερὸς δαίμων) 379 (Βάςκανος  $\eta$  Φθόνος) 14 χαμαικοιτι P προμιας  $\eta$  15 θυςιαςας P πρὸ μιᾶς εἴκοςι θυςιάςας D. Der letzte Schreiber hat das Zeichen  $\eta$  εἴκοςι nicht verstanden und  $\eta$  — και geschrieben; vgl. S. 172 Z. 3 πρὸ εἴκοςι μιᾶς  $\eta$ μέρας. λεοτρί $\eta$ ηςον mit Anm. 19 ροδον P ρόδινον D 21 λιοτρί $\eta$ ηςας P αθαλλαςςου P

κρίνινον, λώτινον, ἐρεφύλλινον, ναρκίς είνον, λευκόϊνον, ρόδινον. ταῦτα τὰ ἄνθη πρὸ εἴκοςι μιᾶς ἡμέρας τῆς τελετῆς λειοτρίβης ον εἰς λευκὴν Ι 25 θυίαν καὶ ἔήρανον ἐν ςκιᾳ καὶ ἔχε αὐτὰ ἔτοιμα 5 εἰς τὴν ἡμέραν ἐκείνην. πρότερον δὲ συνιστάνου οἵα δήποτ' οὖν νεομηνία κατὰ θεόν, τοῖς ώρογενές νθεοῖς, οῖς ἔχεις ἐν τῆ Κλειδί. τελεωθής η δὲ αὐτοῖς οὕτως ποίης ον ἐκ ςεμιδάλεως ζώδια γ΄ Ι 30 πάντα ἐπίθυε. φόρει δὲ κιννάμωμον αὐτῷ γὰρ 10 δ θεὸς τὴν δύναμιν περιέθηκε. τὰ δὲ θυμιάματα Κ 15 ἐπίθυε μετὰ εἴκοςι μίαν ἡμέραν, ἵνα συνκλείς τς.

ἐπίθυε μετὰ εἴκοςι μίαν ἡμέραν, ἵνα ςυνκλείςης.
τὴν δὲ ἀπόγευςιν δέξαι μελαίνης βοὸς γάλα καὶ
οἶνον ἀθάλαςςον καὶ νίτρον Ἑλληνικόν, μηνύει
δὲ εἶναι ἀρχὴν καὶ τέλος.
καὶ μέλλων ἀπογεύεςθαι ἐπικαλοῦ τὸν

IX 20 IX 35

καὶ μέλλων ἀπογεύεςθαι ἐπικαλοῦ τὸν 15 τῆς ὥρας καὶ τὸν τῆς ἡμέρας θεὸν

ν VI 16

όμοίως καὶ ποιήςεις τὸν ὄροβον, ὃν ἀλληγορικῶς ἐν VI 16 τῆ Κλειδί μου εἶπον, ἐκ τῶν ἀνθέων καὶ τῶν ἐπιθυμάτων. 17

<sup>1</sup> ΚΗΠΙΝΟΝ Ρ ΚΡΙΝΙΝΟΝ D, s. S. 171 Z. 20 2 ροδον Ρ ρόδινον D 3 τελητης P Zu πρό εἴκοςι μιᾶς ήμέρας της τελετης vgl. z. B. Amos I 1 (LXX) πρό δύο έτων του ςειςμού, εν. Jo. XII 1: πρό εξ ήμερων του πάςχα, Aelian. h. an XI 19, πρὸ πέντε ήμερῶν τοῦ ἀφανιςθηναι τὴν Ἑλίκην, Winer S. 518 u. Usener der heilige Theodosios S. 178. Vgl. auch IX 17: 5 ςυνιςτανουςια Ρ μετά είκοςι μίαν ήμέραν λεοτριβηςον ις Ρ νουςι & L. Man kann erkennen, dass c der Rest eines o ist. cυνιστάνου 6 vgl. PP 786: ἄρχου δὲ αὐτὸν τελεῖν τἢ ἐν λέοντι κατὰ θεὸν νουμηνία, 2389: κατά θεόν νουμηνίαν. Über die θεοί ώρογενείς s. weiteres bei Drexler s. v. Horogeneis in Roschers Lex. I Sp. 2742 f. 7 τελεοθητη P τελεοθήτη L τελεωθήτη D τελεουσθαι bes. bei Kirchenschriftstellern 'die Weihe empfangen', früher nur τελεῖςθαι 'eingeweiht werden' (θεῷ einem Gotte geweiht werden) 8 αυτοις Ρ αὐτός L, εκ Ρ εξ ΙΙ s. S. 173 Z. 6 ουτος lL, o nicht deutlich, kann w sein

<sup>10</sup>  $\Box$  P  $\Rightarrow$  θεός, sonst  $\Rightarrow$  ὄνομα περιεθηκ, τα επιθημιαματα ταδε θυμιαματα P, επιθημιαματα ist getilgt. περιέθηκε, τὰ δὲ θυμιάματα D με | μετα P μετα lL 11  $\ddot{\nu}$  P 13 μυνυει P 15 τον της ωρας  $\dot{\nu}$ α εξ αυτων P και τον της ημερας θεον ist am Rande geschrieben in P Am Ende der Seite (IX 49, 50) ist noch nachgetragen: κ τον της ημερας κ τον επαναγκον αυτων  $\ddot{\nu}$  εξ αυτον.

ταυροπρόςωπον τραγοπρόςωπον κριοπρόςωπον, εν **ἔκα**ςτον αὐτῶν ἐπὶ πόλου ἐςτῶτα, μάςτιγας ἔχοντα Αἰγυπτίας, καὶ περικαπνίςας κατάφαγε λέγων τὸν λόγον τῶν ὡρογενῶν ἐν τῆ Κλειδὶ καὶ τὸν ἐπά-5 ναγκον αὐτῶν καὶ τοὺς ἐφεβδοματικοὺς τεταγμένους καὶ ἔτη τελετμένος αὐτοῖς. εἶτα τῆ καθολική τυττά-I 35 **c**ει ἔχε νίτρον τετράγωνον, εἰς δ γράψεις τὸ μέγα ὄνομα ταῖς έπτὰ φωναῖς, ἀντὶ δὲ τοῦ ποππυςμοῦ καὶ τοῦ ευριεμοῦ γράψον εἰς τὸ εν μέρος τοῦ νίτρου I 38

10 καὶ τὸν ἐπάναγκον αὐτῶν, ἵνα ἐξ αὐτῶν συσταθής. εί μὴ γὰρ αὐτοὺς καλέςης, οὐκ ἐπακούουςι ὡς άμυςτηριάςτω ςοὶ ὑπάρχοντι' εὑρήςεις δὲ καὶ τοὺς ώρογενεῖς καὶ τοὺς ἡμερηςίους καὶ τὸν ἐπάναγκον αὐτῶν ἐν τῆ Κλειδὶ τῆ Μωϋςέους αὐτὸς γὰρ 15 αὐτοὺς ἀπέςπαςεν, τὸ οὖν ὄνομα γράψον εἰς τὸ Έλληνικὸν νίτρον ὅλον ἀντὶ δὲ τοῦ ποππυςμοῦ γράψον εἰς τὸ Ἑλληνικὸν νίτρον κορκόδειλον ίερακόμορφον αὐτὸς γὰρ ἀςπάζεται τὸν θεὸν τετράκις του ένιαυτου ταις των θεων αύθεντικαις 20 νεομηνίαις κατά τὴν τροπὴν τοῦ κόςμου, πρῶτον τὴν καλουμένην πρόςθεςιν, εἶτα τῷ ἰδίψ ὑψώματι, δ καλοῦςι "Ωρου γένναν, εἶτα Κυνὸς ἄςτρου

XI 40

IX 36

IX 44

<sup>1</sup> ταυροπροέως τραγοπροέως κρειοπροέωπον Ρ 2 αυτ Ρ 3 legeting P, e getilgt 4 ton wrogen ton P ton μάςτιγες s. S. 138. ψρογέν[η]τον L των ψρογενών D Zu ἐπάναγκος vgl. Buresch Klaros entweder wäre zu έφεβδοματικούς τεταγμένους S. 20 5 αυτον Ρ nicht θεούς, was mir geboten scheint, sondern λόγους zu denken, oder hinter τεταγμένους ist etwa καλέςας έςη zu vermuten; vgl. aber S. 174 τελεςμένος vgl. ind. gr. p. 825 6 αυτοις P αυτος lL ϊτα P Z. 14ff. ετα lL  $8 \overrightarrow{\sqcap} P = \delta vo\mu\alpha \quad \varphi wv(\epsilon)\alpha\iota c P \quad \varphi wv\epsilon\alpha\iota c lL$ 9 συρισμου Ρ cuριγμου lL

<sup>11</sup> καλετης und am Rande noch einmal της 7 (s. oben S. 5 Anm.). zu εl-καλέτης s. Winer S. 276 f. 14 μωτεους P 15  $\overline{\square}$  P = δνομα  $\overline{\ }$   $\overline{\ }$  P16 ηληνικον Ρ 17 κορκορδειλον P, s. ind. gr. p. 824 18 ιερακαμορφον P, s. ind. gramm. p. 821. 20 κατα τροπην προςθεςιν ιτα τω ίδιω υψωματι ο καλουςι ωρου γενναν ίτα την της ςωθεως επιτολην P IX 1 ist nachgetragen ϊτα κυνος αςτρου αντολην ϊτα τηντη ςωθος,

|    | άνατολὴν, εἶτα τὴν τοῦ Cώθεως ἐπιτολήν, κατὰ                            | IX 47 |
|----|-------------------------------------------------------------------------|-------|
|    | πρόςθεςιν τοῦ ἡλίου καὶ ἀφαίρεςιν τὸν ποππυςμὸν                         |       |
|    | ἀποδίδωτιν. ὁ δὲ ἐννεάμορφος δίδωτι αὐτὸν τὸν                           | X 1   |
|    | φθόγγον κατ' ἐκείνην τὴν ὥραν; ἵνα ἐκ τοῦ ἤχους                         |       |
| 5  | ύδατος δ ήλιος άναβή. αὐτὸς γὰρ αὐτῷ ςυνεφάνη,                          |       |
|    | διὸ τῶν ἐννέα θεῶν τῶν ἀνατελλόντων cùν τῷ                              | X 5   |
|    | ήλίψ ἔλαβε τὰς μορφὰς καὶ τὴν δύναμιν. τὸ μὲν                           |       |
|    | οὖν τῆς κάτω τροπῆς ἀςθενέςτερον καὶ ἀδυναμώ-                           |       |
|    | τερον ήχον ἐκπέμπει ἔςτιν γὰρ γέννα κόςμου καὶ                          |       |
| 10 | ήλίου εἶτεν κατὰ πρόςθεςιν τῶν φώτων ὑψωθέντων                          | X 10  |
|    | καὶ τὸν ἦχον δυναμικώτερον ἐκπέμπει ἐν δὲ τῆ                            |       |
|    | Κυνὸς ἄςτερου ἀνατολῆ κατὰ δύςιν τραπεὶς τὸν                            |       |
|    | ήχον δυναμικώτερον έκπέμπει, καθότι οὐκ ἔχει τὸ                         |       |
|    | <b>cυνγενὲ</b> c πλη <b>cιά</b> ζον ὕδωρ καὶ ὅτι ἡ τροπή ἐ <b>c</b> τιν |       |
| 15 | προςθετικωτέρα καὶ τὰ τῆς ἐςχάτης ἀφαιρεῖ, δ                            |       |
|    | προςέθηκεν τῆ ἄνω τεροπῆ: ἔςτιν γὰρ ὑγροῦ ἀπό-                          | X 15  |
|    | βατις καὶ ἡλίου ταπείνωτις. γράφε οὖν ἀνφοτέρους                        |       |
|    | τοὺς β΄ ζμυρνομέλανι, τουτέςτιν                                         | X 19  |

IX 51 f.: την τροπην του κοςμου πρωτον την καλουμένην προθέςιν. Daraus ergiebt sich das Obige; es ist klar, dass die Wenden der Jahreszeiten genannt werden: πρόσθετις τοῦ ἡλίου, "Ωρου τέννα (Aufgang des Orions, der auch 'Ωρος hiels, Juni? γενέθλια 'Ωρου war auch Titel eines heiligen Buches der Ägypter, Plut. de Is. et Os. 52), κυνὸς ἄςτρου ἀνατολή (wol blos Erklärung zu Cώθεως ἐπιτολή, Cŵθις äg. = Hundsstern), ἀφαίρεςις 2 6 Ρ = ήλίου αφαρετι Ρ τοῦ ἡλίου. 1 του Cώθεως D τον Ρ αὐτὸς τὸν L αὐτὸν τὸν D 4 φθεγγον Ρ φθόγγον L εγεινην Ρ 5 OHXOC P OHAIOC D L tilgt ηχους. 6 διό P 7 6 P = ήλίω. Zum 10 **Λ** P = ήλίου Έννεάμορφος vgl. S. 33 8 τρωπης Ρ ionische Form. Ionische Eigentümlichkeiten finden sich oft im Vulgärgriechischen, s. Usener der h. Theodosios S. 192. 11 των ηγον Ρ 12 άcτέρου könnte Metaplaston sein oder aber als άcτεροῦ (άcτερjοῦ) zu τὸ ἀcτέρι gehören (so neugriechisch), wie Buresch Wochenschr. f. kl. Phil. 1890, no. 32 33 Sp. 880 zu meinem ind. gr. p. 825 bemerkt; wird aber = άςτρου sein, wie τεροπή = τροπή Z. 16, εὐκεραςία = εὐκραςία XVIII 35 etc., ind. gr. p. 822 καταδυειν τροπους Ρ τροπάς oder δυείν τροπαίς L κατά δύειν τραπείς D των Ρ CUYTEVEC IL **14** τροπι P 15 προςθετικοτερα Ρ 16 προςεθέκεν Ρ τερουπη Ρ 17 **Λ** P = ήλίου 18 ζμυρνομελανει Ρ ςμυρνίνψ μέτουτεςτιν Ρ λανι L

κορκόδειλον ίερακοπρόςωπον καὶ αὐτῷ ἐφεςτῶτα I 39 X 20 τὸν ἐννεάμορφον αὐτὸς γὰρ ὁ ἱερακοπρόςωπος κορκόδειλος είς τὰς δ΄ τροπὰς τὸν θεὸν ἀςπάζεται τῷ ποππυςμῷ ἀναπνεύςας γὰρ ποππύζει ἐκ II 1 X 23 5 τοῦ βυθοῦ καὶ ἀντιφωνεῖ αὐτῷ ὁ τὰς ἐννέα μορφάς (ἔχων). διὸ ἀντὶ τοῦ ποππυςμοῦ τὸν ίερακοπρόςωπον κορκόδειλον γράφε. ἔςτιν γὰρ ἡ πρώτη κεραία τοῦ ὀνόματος ὁ ποππυςμός, δεύτερον συριγμός άντι δε του συριγμού δράκοντα II 5 X 28 10 δάκνοντα τὴν οὐράν, ὥςτε εἶναι τὰ δύο ποππυςμόν καὶ ςυριγμόν ἱερακοπρόςωπον κορκόδειλον καὶ ἐννεάμορφον ἐπάνω ἐςτῶτα καὶ κύκλω τούτων δράκοντα καὶ τὰς έπτὰ φωνάς ἔςτιν δὲ ὀνόματα θ΄ ὧν πρόλεγε τοὺς ώρογενεῖς ςὺν τἢ ςτήλη καὶ 15 τούς ἡμερηςίους (καί) τούς ἐφεβδοματικούς II 10 X 40 τεταγμένους καὶ τούτων τὸν ἐπάναγκον. ἄτερ γάρ τούτων ὁ θεὸς οὐκ ἐπακούςεται, ἄλλως: άμυςτηρίαςτον οὐ παραδέξεται, εἰ μὴ τὸν κύριον της ημέρας προςείπης και της ώρας πυκνότερον, II 15 X 38 20 ἣν εύρήςεις ἐπὶ τέλους διδαγήν ἄτερ γὰρ αὐτῶν οὐδὲν ἀπεργάςει, ἐν οἱς ἔχεις ἐν τῆ Κλειδί II 16 X 41 μου. ἔςτιν δὲ ἡ ἱερὰ ςτήλη ἡ ἐν τῷ II 17 XIII 21 νίτρψ γραφομένη, ἔςτιν δὲ ἡ ἐπίκληςις

<sup>1</sup> κορκοδιλον Α ιερακοπροζπον Β 2 ενεαμορφων Β 3 ϊς τας δ΄ τροπας Α ϊτας δ' τροπας Β 4 αναπνευςας bis βυθου wiederholt am Anfang der folgenden Seite in A ποππυζει zweimal deutlich A, ποππυςει B βηθου  $\mathbf{B}$  4 θ  $\mathbf{A}$  Έννέα  $\mathbf{B}$  5 (ξχων)  $\mathbf{L}$  διον  $\mathbf{A}$  8 κερεα  $\mathbf{P}$   $\overline{\sqcap}$   $\mathbf{P}$   $\Longrightarrow$  ὸνόματος  $\bf 8$  cuρικμου f B  $\bf 10$  δακονοντα $\bf | {\bf kovovta} \, {\bf B} \, {\bf t ar \eta} \, {\bf A} \, {\bf t \eta} \, {\bf B} \, {\bf 11}$  cuρικμων f B (κ über γ korrigirt) και ϊερακοπρούω Β 12 κυκλών Β 13 δορακοντά Β επτά Α ζВ <del>пп</del> θ А  $\Box\Box\Box$   $\Box$  B 14 chy B (kal) D 16 tetagenous A emaναγγον Β ἄτερ früher nur poetisches Wort, erst in später Zeit in 17 τουτόν Α Prosa (Dion. Hal. Plutarch etc.) οεος Α οθεος Β αλλως giebt die Variante eines andern Textes an, s. S. 16. 17 αμυστηριαcτόν deutlich auch in A, wo L μυςτηριαcτον παραδεξιται A, dahinter in A d, das nicht = καί (L), sondern = άλλως ist. Der Satz εἰ μή κτλ. gehört auch zu der Variante. In der andern Fassung der Vorschrift, die vorausging, war ja dasselbe schon gesagt. 19 προειπης Α 20 ήν Α αυτόν Α διαταχην Α διταχην Β ατέρ Α ανέυ Β 21 ουδεεν Α απερέασει Α κλειδι μου Α εν την κλειδι Β μου fehlt in Β Μωϋσέως L 22 γραφωμένη Β εςτιν δε η επικλητίς bis ακριβως fehlt in A

ούτως, ώς κείται πάντα ἀκριβώς. 'ἐπικαλοῦμαί cε ⟨τὸν⟩ τῶν πάντων μείζονα, τὸν τὰ πάντα κτίςαντα, ςὲ τὸν αὐτογέννητον θεὸν τὸν πάντα όρῶντα καὶ πάντα ἀκούοντα καὶ μὴ ὁρώμενον. 5 cù γὰρ ἔδωκας ἡλίψ τὴν δόξαν καὶ τὴν δύναμιν II 20 XIII 27 **ἄπαςαν, ςελήνη αὔξειν καὶ ἀπολήγειν καὶ δρό**μους έχειν τακτούς μηδέν άφαιρήςας τοῦ προγενεςτέρου ςκότους, άλλ' ἰςότητα αὐτῶν ἐμέριςας. **c**οῦ γὰρ φανέντος καὶ κό**ς**μος ἐγένετο καὶ φῶς 10 ἐφάνη καὶ διοικονομήθη τὰ πάντα διά cε. διὸ καὶ πάντα ὑποτέτακταί coi, οὖ οὐδεὶς θεῶν δύναται ΙΙ 25 ΧΙΙΙ 34 ίδειν τὴν ἀληθινὴν μορφήν, ὁ μεταμορφούμενος εἰς πάντας, ἐν ταῖς ὁράςεςιν, ἀόρατος, Αἰὼν Αἰῶνος. ἐπικαλοῦμαί ce, κύριε, ἵνα μοὶ φανή ἡ ἀληθινή 15 cou μορφή, ὅτι δουλεύω ὑπὸ τὸν còν κόςμον τῷ **c**ῷ ἀγγέλψ ἀναγ βιαθιαρβαρ βερ βιρ **c**χιλα II 30 XIII 39 τουρ βου φρουμτρωμ καὶ τῷ cῷ Φόβῳ δανουφχρατορ βελβαλι βαλβιθ Ίάω. διὰ τὲ τυνέττηκεν δ πόλος καὶ ἡ γῆ. ἐπικαλοῦμαί ςε, κύριε, ὡς οἱ 20 ύπό cou φανέντες θεοί, ἵνα δύναμιν ἔχωςιν ἀχεβυκρώμ ήλιε, ού ή δόξα ααα ηηη ωωω ιιι ααα **ωωω C**αβαώθ ἀρβάθ Ἰάω Ζαγουρη, ὁ θεὸς ἀραθυ ΙΙ 35 ΧΙΙΙ 45 άδωναῖε βαςυμμ 'Ιάω. ἐπικαλοῦμαί ce, κύριε,

<sup>1</sup> ακειβως Β 2 των παντων μειζονα τον παντα κτιςαντα Α τον τα παντα κτιςαντα τον παντα μίζονα B 3 αγέννητον A 4 ωρωντα B ορωντα νοι μή δ (ἀλλά?) Α κΒ και παντα ακουοντα fehlt in Α  $5 \mathcal{O} = \eta \lambda$ ίψ 6 cεληνην A 7 τακτους, das erste τ über δ korrigirt, B 8 αυτοις B 9 εφανεντος A εφανε A, welche Form, allein überliefert, nicht zu beanstanden wäre. 10 και διοικονομηθη bis δια ce feblt in A, coι παντα υποτετακται ου A 11 cou B δυ A ού B 13 εν ταις οραςεςιν night in A εις παντάς und αορατος nicht in B Vor αιων zwei oder drei verwischte Buchstaben in A; der erste ist ε (είς?) εφ L 14 ινα μοι φανης αγαθη μορφη Α fehlt in A βιρεχιλατουρ A βιρεχιλατουρ B βιρεχιμτουρ lLB **17** φρουμτρωμ Α φρουντωρμ Β δανουπχραντορ Β 18 βελιβαλι Β 19 επικαλουμαι κυ τε ως οι υπο του θεοι φανέντες Α επικαλουμα τε κυριέ ως οι υπο του φανεγταις θεοι Β εχεβυκρωμ Α αχεβυκρωμ B, s. S. 4 u. S. 39 21  $\mathcal{O} = \text{file A}$ , fehlt in B 22 apa $\theta v$  A apa $\tau$  B 23  $\beta$ acummiaw fehlt in A

όρνεογλυφιστί άραί, ίερογλυφιστί λαϊλαμ, άβραϊςτί· άνοχ βιαθιαρ βαρ βερβιρ εχιλατουρ βουφρουμτρομ, αίγυπτιςτί: Ἰαλδαβαειμ, κυνοκεφαλιστί 'Αβραςάξ, ίερακιστί χι χι χι χι χι χι II 42 XIV 1 5 χι τι τι τι τι τι τι, ἱερατιστί μενεφωϊφωθ III 1 XIV 2 χα χα χα χα χα χα χα.' εἶτα κρότηςον γ' τακ τακ τακ, πόππυςον μακρόν 🖪, ςύριςον μέγα, τουτέςτιν ἐπὶ μῆκος Σ. 'ἡκέ μοι, κύριε, ἀμώμητος, δ μηδένα τόπον μιαίνων, ίλαρός ἀπή-III 4 XIV 6 10 μαντος, ὅτι τετέλεςμαί ςου τὸ ὄνομα, | ὅτι ἐπι-XIV 7 καλοῦμαί ce, βαςιλεῦ βαςιλέων, τύραννε τυράννων. ἔνδοξος ἐνδοξοτάτων, δαίμων δαιμόνων, άλκιμε άλκιμωτάτων, άγιε άγίων έλθε μοι πρόθυμος ίλαρός ἀπήμαντος.' εἰςελεύςεται ἄγγελος 15 καὶ λέγε τῷ ἀγγέλψ. 'χαῖρε, κύριε, καὶ τέλες όν με τοῖς πράγμαςί μου τούτοις καὶ ςύςτηςόν με καὶ μηνυέςθω μοι τὰ τῆς γενέςεώς μου'. καὶ ἐὰν XIV 15 είπη τι φαῦλον, λέγε 'άπάλειψόν μου τὰ τῆς είμαρμένης κακά, μὴ ὑπόςτελλε ςεαυτὸν καὶ δήλου 20 μοι πάντα νυκτὸς καὶ ἡμέρας καὶ πάςη ὥρα τοῦ μηνός, έμοὶ τῷ Δ τῆς Δ, φανήτω μοι ἡ ἀγαθή **c**ου μορφή, ὅτι δούλευον ὑπὸ τὸν **còν ἄγγ**ελον XIV 20 άναγβιαθιλ. ἐπικαλοῦμαί ce, κύριε ἄγιε, πολυύμνητε, μεγαλότιμε, κοςμοκράτωρ, Cάραπι, ἐπίβλεψόν 25 μου τη γενέςει και μη ἀποςτραφης με, έμὲ τὸν  $\Delta$   $\delta v$   $\hbar$   $\Delta$ ,  $\tau \delta v$   $\epsilon i \delta \delta \tau \alpha$  cou  $\tau \delta$   $d \lambda \eta \theta i v \delta v$   $\delta v \delta \mu \alpha$ 

<sup>1</sup> ορνεογλυφιτι Β zu δρνεογλυφιτί, ίερογλυφιτί vgl. S. 34, Anm. 1, zu άραί S. 34, Anm. 2. ιερογλυφιςτι doppelt in A 2 άβραιςτι lLB, das Zeichen < ist kein Spiritus. αναγ B s. S. 39 βαθβερβιρεχι Α βαρβερβιζχι Β αλδαβαειμ Ρ αλααβαημ lLA, s. S. 46 3 φρουμτρομ Α φρουντωρμ Β siebenmal χι, dreimal τιφ A 4 αβραςαξου Α αβραςξ Β ιερακτιςτι Β Ob in B dreimal τιπ (= τιτι) gestanden hatte? 6 ιτα P τακ nicht in A ποππυζον μακρον ζυριζον επι μηκός Α μέγαν B, s. ind. gr. p. 825 8 μοι nicht in A αμμωμητος B καπημαντος aus Z. 9 in A hinter ammuntoc genetzt. 9 undeeva A 10 oti  $\tau$ etelechai cou to  $\overline{\Box}$  A. nicht in B ιλαρος απημαντος B, nicht in A 12 ενδοξο P δαιμωνων P 15 αγελω Ρ 17 μηνευςθω Ρ μηνυέςθω L 18 απαλιψον Ρ 19 ιμαρμενης Ρ 21 Δ = δείνα φανητο Ρ 22 δούλευον s. ind. gr. p. 825 23 επικαλουμετε Ρ πολλοιυμνητε Ρ 25 τη(ν) γεννεςει Ρ 26 Δ ονη **Δ** P δείνον ἢ δείνα L δείνα δν ἡ δείνα D αλη αλητινον 🦳 Ρ Dicterich, Abraxas. 12

καὶ αὐθεντικὸν ὄνομα ωαωηωωεοη ιαω ιιι ααω XIV 25 θηθουθη ααθω αθηρουωραμια θαρ μιγαρναχφουρι ιυευη οωαεη αεεηηη ιιιι 00000 υυυυυυ ωωωωωωω *<u>ςεμεςιλαμμψ αεηιουω ημιουε αινουχα νουχα αρςαμοςι XIV 30</u>* 5 ιςνορςαμ οθα μαρμιμ αχυχχαμμω. ἐπικαλοῦμαί ςε, κύριε, ψδικῷ ὅμνῳ, ὑμνῶ coυ τὸ ἄγιον κράγος αξη ιου ωωω. έπίθυε λέγων. 'ηιουω ιουω ουω υωω αεε ηηη ιιιι οροοο υυυυυυ ωωωωωωω ωηωαωαω ορουο ιιιιαω XIV 35 ιιυυυοαηαυο. διαφύλαξόν με ἀπὸ πάςης τῆς ἰδίας 10 μου άςτρικής, άνάδυς όν μου τὴν ςκληρὰν είμαρμένην, μέριςόν μοι ἀγαθὰ ἐν τἢ γενέςει μου, αὔξηςόν μου τὸν βίον, κύριε, ἐν πολλοῖς ἀγαθοῖς, **ὅτι δοῦλός εἰμι còc καὶ ἱκέτης καὶ ὕμνηςά cou XIV 40** τὸ αὐθεντικὸν ὄνομα καὶ ἅγιον, κύριε ἔνδοξε, κο-15 ςμοκράτωρ, μοιρικώτατε, μέγιςτε, τροφεῦ, μεριςτά, **C**άραπι.' ἐφελκυς άμενος πνεῦμα πάς αις ταῖς αἰτή**ceci** φρά**cov** τὸ ὄ**v**ομα τὸ πρῶτον ἐνὶ πνεύματι ἀπηλιώτη, τὸ β΄ νότψ, τὸ γ΄ βορρᾶ, τὸ δ΄ λιβὶ XIV 45

1 αυθετικον P, s. ind. gr. p. 824 6 κρτος P κριτος lL κράτος L κράγος D. Ein Substantivum κράγος (nicht κραγός) wird von Hesych. und Arcadius 47, 4 angeführt. Der sakrale Brauch des Wortes κράζω ist deutlich aus Hippol. V 8: — αὐτὸς ὁ ἱεροφάντης — νυκτὸς ἐν **Ἐλευςῖνι ὑπὸ πολλῷ πυρὶ τελῶν μεγάλα καὶ ἄρρητα μυςτήρια βο**ῷ και κέκραγε λέγων κτλ. 9 ίδίας, wol μοίρας zu ergänzen. (ἀτυχίας oder 10 ἀνάδυςον, ἀναδύομαι heißt auch: ein gegebenes Wort βλάβης L) zurücknehmen (Plat. Theaet. p. 145 C μή ἀναδύου τὰ ώμολογημένα; vgl. Euthyd. p. 302 Ε: οὐκ ἔςτι γάρ μοι ἀνάδυςις. Suidas: ἀναδύομαι φεύγω, ἀναβάλλομαι, μεταβουλεύω); hier hat das Aktiv, das sonst nech nirgends vorzukommen scheint, ähnliche Bedeutung. caπραν P caπράν ist unmöglich, auch wenn das Wort später oft die Bedeutung nur des Häßslichen hat (Gegens. εὔμορφος); sonst würde, wenn das hier passte, ή caπρὰ είμαρμένη 'die Vettel Heimarmene' heißen. κκληράν D (von ανάγκη, τυμφοραί u. ä. gebraucht) 11 γενεςι Ρ 12 κ Ρ καί L 12 κύριε D 13 ημνηςα Ρ 14 □ P = ὄνομα 15 μυρικωτατές P μυρι(α) ωτατές lLμυριώτατε L μοιρικώτατε (oder μοιρικώτατος) D μοιρικός muss gerade so gut wie μοιρίδιος oder μοίριος 'glücklich' oder 'das Schicksal bestimmend' heissen können (vgl. orph. Hymn. VII 6 [άcτέρες] μοιρίδιοι, πάτης μοίρης τημάντορες δντες). μεγειστε P Zu μεριστά vgl. ev. Luc. ΧΙΙ 14 τίς με κατέςτηςε δικαςτήν και μεριςτήν έφ' ύμας; 16 αιθης εςι Ρ 18 νο Ρ νότψ L αίςθήςεςι L αίτήςεςι D πευμτι Ρ 17 προτον Ρ λειβι Ρ

κάπὶ ἀριςτερὰν α΄ καὶ θεὶς τὸ δεξιὸν τόνυ α΄, γῆ α΄ καὶ τελήνη α΄, ΰδατι α΄, οὐρανῷ α΄ υαωη ωω εοηιαω ιιι ααω θηθουθη ααθω αθηρουω, γραμμάτων λς'. ἔχε δὲ πινακίδα, εἰς ἣν μέλλεις γράφειν ὅςα ΙΙΙ 5 ΧΙΥ 49 5 coι λέγει, καὶ μαχαῖριν όλοςίδηρον δίςτομον, ίνα αν τὰ θύματα θύης καθαρός ἀπὸ πάντων, καὶ ςπονδήν, οἴνου κεράμιον καὶ ἀγγεῖον μέλιτος μεςτόν, ἵνα ἂν ςπείςης. πάντα δέ ςοι παρακείςθω έτοιμα· cù δὲ ἐν λίνοις ἴςθι καθαροῖς ἐςτεμμένος ΙΙΙ 10 XV 5 10 έλαΐνψ στεφάνψ ποιήσας τὸν πέτασον οὕτως• λαβών ςινδόνα καθαράν ἔνγραψον κροςῷ τοὺς τξε΄ θεούς, ποίηςον ώς καλύβην, ύφ' ἣν ἴθι τελούμενος. ἔχε δὲ καὶ κατὰ τοῦ τραχήλου κιννάμωμον ΙΙΙ 15 ΧΥ 10 αὐτῷ γὰρ ἥδεται τὸ θεῖον καὶ τὴν δύναμιν 15 παρέςχετο. ἔχε δὲ καὶ ἐκ ῥίζης δάφνης τὸν ςυνεργούντα Άπόλλωνα γεγλυμμένον, ψ παρέςτηκεν τρίπους καὶ Πύθιος δράκων γλύψον δὲ περὶ τὸν Απόλλωνα τὸ μέγα ὄνομα Αἰγυπτιακῷ ςχήματι, ΙΙΙ 20 ΧV 16 έπὶ τοῦ στήθους τοῦτο τὸ ἀναγραμματιζόμενον βαιν-20 χωωωχωωωχνιαβ, καὶ κατὰ τοῦ νώτου τοῦ ζωδίου

νώτου L νοτουζωδιου Β

<sup>1</sup> καρι αριστέραν P κάπι άριστέραν (sc. χείρα) D 2 ( P = ceλήνη μελεις τρφιν Α γραφην ος γραφηνος am Ende und 4 πινακειτα Α Anfang zweier Seiten B 5 μαχαιριν Α μαχαιρι B. μαχαιρι ist auch neugriechisch 'Messer'. ολοςιδηρον διςτομον nicht in B ινααν Β ίνα, ἐάν L καθαρον Ρ παντον Β 7 κ απονδηοινου κεραμειον καγγειον μελιτος μεςτον ινααςπειζης Α καιςπονδυν ινα ςπειζης Β και ςπονδήν, οίνου κεράμιον και άγγειον μέλιτος μεςτόν, ίνα αν ςπείςης oder και cπονδήν οίνου και άγγειον κεράμειον μέλιτος μεςτόν, ίνα αν 8 ινα δε πειζης ΙΔΑ 9 ετοιμας Β CYAENENNOIC A CYΔENΛINOIC B cù δè èν λίνοις L, vgl. 191, 19 ϊςθει Α  $\ddot{\iota}c\theta(\epsilon)\iota$  B εςτεμένος Α εςτημμένος Β έςθημένος! L έςτεμμένος D 10 ελαινο Α **στεφανω** ανω Β 11 ενγραψων Β ενγραφον, ενγραφων lL κρο ców auch geschrieben Etym. magn. p. 541, 8 12 ϊτθι Β μωμων(ος) Β **14** αυτο Β 15 παρεςχετοι Α picne B, s. ind. gr. 16 . . γλυμμένον Α γλυμμένον lL, der Raum von γε ist verp. 822 wischt γεγλυμενον Β παρετηκέν Β 17 δρακον Α δρακον Β πέρτον απολλωνα Α απολλωνος ΙL 18 🗔 = ὄνομα αιγυπτικώ Β 19 αναγραμματιζομένον το Α αναγραματιζομένον ταυτό το Β 20 κατά δε Β νότου Ρ

τὸ ὄνομα τοῦτο 'Ιλιλλου 'Ιλιλλου 'Ιλιλλου, περὶ δὲ τὸν Πύθιον δράκοντα καὶ τὸν τρίποδα ιθωρ III 25 XV 22 μαρμαραυγη φωχω φωβωχ. ἔχε δὲ τοῦτον κατὰ τοῦ τραχήλου τελέςας ςύνεργον ὄντα πάντων, μετὰ **5 τοῦ κινναμώμου. προαγνεύςας οὖν, ὡς προεῖπον,** πρὸ έπτὰ ἡμερῶν ςελήνης λειπούςης κατὰ τὴν **CÚΥΟδΟΥ Χαμαικοιτών ἐπὶ ψιάθου θρυΐνης κατὰ ΙΙΙ 30 XV 26** πρωΐαν ίςτάμενος τὸν ἥλιον χαιρέτιςον ἐπὶ ἑπτὰ ήμέρας λέγων καθ' ήμέραν τοὺς ὡρογενεῖς θεοὺς 10 πρώτον, είτα τοὺς ἐφεβδοματικοὺς τεταγμένους. μαθών δὲ τὸν κύριον τῆς ἡμέρας ἐκεῖνον ἐνόχλει λέγων κύριε, τη πόςτη καλώ τὸν θεὸν εἰς τὰς ΙΙΙ 35 ΧΥ 32 ίερὰς θυςίας', οὕτῳ ποιῶν ἄχρι τῆς ὀγδόης ἡμέρας. έλθων οὖν ἐπὶ τὴν ἡμέραν τὸ μεςονύκτιον ὥρα 15 πέμπτη, ὅταν ἡςυχία γένηται, ἀνάψας τὸν βωμὸν ἔχε παρεςτῶτάς τοι τοὺς δύο ἀλεκτρυόνας καὶ τούς δύο λύχνους -- ἔςτωςαν δὲ οἱ λύχνοι τεταρτη- ΙΙΙ 40 ΧΥ 37 μόριοι — ἡμμένους, οίς οὐκέτι ἐπιβαλεῖς ἔλαιον. ἄρξαι δὲ λέγειν τὴν cτήλην καὶ τὸ μυcτήριον τοῦ

**<sup>1</sup>** □ P = ὄνομα τουτο > Α τουτου ΙΙ περιτε Β 2 πυθινον Β 4 ςυνεργοντα παντατων Α 3 εχετε Β τουτο Α γουντα παντα μητα Β 5 προαγγευςας A δεουν lLA 6 Z B 7 χαμέκοιτων A χαμοκοιτόν Bλιποςας Β (B = cελήνηc**επι**ψιαθου θρυνης A, nicht in B. κατα πρωι ϊστανομένος Α κατα προϊ ανϊςταμένος Β κατά πρωΐ άνιςτάμενος L κατά πρωΐαν ίςτάμενος (άνιcτάμενος?) D. Von κατα an beginnt in A eine viel bessere und feinere Schrift; ob es auch ein anderer Schreiber schrieb oder derselbe mit andern Werkzeugen, ist kaum zu sägen; die Schriftzüge selbst sind die- $9 \lambda \epsilon \gamma o \lambda A \lambda \epsilon \gamma \epsilon B$ 8 το **6** B ωργενεις Α 10 προτον Β ιτε, τ über δ korrigirt, Α ϊτα Β τεταγμένος Α τετακμένους, υ über o korrigirt, B 11 μαθοντε Β ημέρα lLA, aber die Spur eines verwischten c ist zu erkennen. 12 (κυπ) κυριε ΙΔΑ, (τηπ)κυριε Α τη ποςτη Ρ δεςπότα (sic) L των θεων Β ϊτα Α ϊστας Β 13 αυτω Α ρι α(ρ)χριτης Α ποιω Α αρχει Β 14 ελθεων Α μετανύκτιον Α. ωρα πεπτη A, nicht in B, zu πεπτη ind. gr. p. 824. ind. gr. p. 821. τω βομων B 16 coi B, nicht in A 15 γενητ(ε)αι Β 17 του A Die ητως Α λ(ο)υχ(ο)νοι A (es hatte Parenthese ἔςτωςαν κτλ. nur in A 18 ημένος Α ημένους Β λοιχονοι werden sollen) δις Β επιβαλις ελεων Β 19 de B, nicht in A μηςτηριων Β

θεοῦ, ὅ ἐςτιν Κάνθαρος. ἔχε δὲ κρατῆρα παρακεί- ΙΙΙ 43 ΧΥ 39 μενον έχοντα γάλα μελαίνης βοὸς καὶ οἶνον ἀθά- ΙΥ 4 ΧΥ 40 λαςςον. ἔςτιν γὰρ ἀρχὴ καὶ τέλος. γράψας οὖν εἰς τὸ ἔτερον μέρος τοῦ νίτρου τὴν ςτήλην, ῆς ἡ 5 ἀρχή: 'ἐπικαλοῦμαί ce <τὸν> τῶν πάντων μείζονα' καὶ τὰ λοιπά, ὡς πρόκειται, ἀπόλειξον καὶ τὸ **ἔτερον** μέρος, οδ ἐνεγράφη ἡ ζψγραφία, βρέξας είς τὸν καρτήρα ἀπόπλυνε. γραφέςθω δὲ τὸ νίτρον ἐξ ἀμφοτέρων τῶν ἐπιθυμάτων καὶ IV 8 XV 47 10 τῶν ἀνθέων. | βάλε δὲ ἐκ τῶν ζ΄ ἀνθέων, X 41 ων ήρτικες είς τὸ μέλαν καὶ ούτως γράφε είς τὸ νίτρον. εἰς τὰ δύο μέρη ταῦτα γράφε καὶ ἀπόκλυςον τὸ εν μέρος πρὸ τοῦ ⟨δέ⟩ ςε ἀποκλύςαι καὶ τότε ἀπόκλυςον εἰς τὸν οἶνον καὶ τὸ 15 γάλα πρῶτον θύςας τὸν ἀλέκτορα καὶ πάντα **ἔτοιμα ποιήςας.** θύςας δὲ τὸν ἀλέκτορα βάλε παρὰ μέρος καὶ τοὺς ἄλλους δύο καὶ τὴν περιςτεράν έτοιμα θές, είτα ἐπικαλοῦ τοὺς **ώρογενεῖς, ώς προείρηται, καὶ τότε ἀπόπιε.** X 50 20 πρὸ τοῦ δέ τε ἀπορροφᾶν τὸ γάλα καὶ τὸν IV 9 XV 48 οίνον έπερεῖς τὴν ἐντυχίαν ταύτην καὶ εἰπὼν κατάκουε ἐπὶ τῶν στρωμάτων κατέχων τὴν πινακίδα καὶ τὸ γραφεῖον καὶ λέγε. IV 12 XVI 1

ἐπιγράψεις δὲ τὸ νίτρον τῷ μέλανι τῷ διὰ τῶν VI 15 25 ἀνθέων τῶν Ζ΄ καὶ ἀρωμάτων.

<sup>1</sup> ο εςτιν κανθαρος nur in A, zu κάνθαρος s. S. 32 δε, δ aus τ καρτηρα Β 2 μελαινέ (ein Riss vor c) A γαλα μελαινης βοος wiederholt in A am Anfang der folgenden Seite. αθαλαςςων Β 3 ïc A ούεις Β 4 τα δυομερη Α μερος Β **ἔτερον** D 5 ης η αρχη bis προκειται nur in B τωνμιζωνα Β 6 ληπα Β απολιξον P, vgl. PP 785, 789 7 το εν μερος κ, το εν μερος βρέξας εις τον κρατηρα αποπλυμα Α κ, το ετέρον μερος ου bis αποπλυνε B 8 γαρφεςθω Α τω νιτρο Β 11 ic P ις P 12 ιτα P, am Rande noch ις wiederholt. 13 αποκλυςο P προς P πρό L (δέ) D 14 ις 18 περιστέρα P, Rest eines Strichs über dem a zu bemerken. 19 ωρογεεις P ωρογενεις lL πρωειρηται P 20 αποριφαν A αποροφαν B, vgl. ind. gr. p. 823 το οινον Β 21 επερις B 22 κατακου Β κκατέχων Α πινακειταν A, ind. gr. p. 825 23 γραφιο Β

<sup>24</sup> μελανει Ρ

## τὴν κοςμοποιίαν.

XVI 1

"Ερμες, ἐπικαλοῦμαί ce, τὸν τὰ πάντα περιέχοντα, IV 12 XI 2 πάςη φωνή καὶ πάςη διαλέκτψ, ὑμνῶ ce ἐγώ, ὡς πρώτως ὕμνης εc ὁ ὑπό cou ταχθεὶς καὶ πάντα πιςτευθεὶς τὰ αὐθεντικὰ ἥλιος ἀχεβυκρωμ, δ μηνύει δ τοῦ δίςκου τὴν φλόγα καὶ τὴν ἀκτῖνα, οῦ ἡ δόξα ααα ηηη ωωω, ὅτι διά ce ἐνεδοξάςθη ἀέριος, εἶθ' δς ἄλλους ἀγλαομορφουμένους τοὺς ἀςτέρας ἱςτὰς καὶ τῷ φωτὶ τῷ ἐνθέψ κτίζων τὸν κόςμον, ἐν ῷ δὲ ἔςτηςας τὰ πάντα, ιιι ααα ωωω Cαβαὼθ ἀρβαθ 10 Ἰάω ζαγουρη.

οὖτοί εἰςιν οἱ πρῶτοι φανέντες ἄγγελοι ἀραγα ἀδωναι βαςημμ Ἰάω· ὁ δὲ πρῶτος ἄγγελός ςε φωνεῖ ὀρνεογλυφιςτί ἀραί, ὅ ἐςτιν οὐαὶ τῷ ἐχθρῷ μου· καὶ ἔταξας αὐτὸν ἐπὶ τῶν τιμωριῶν. ὁ δὲ 15 ἥλιος ὑμνεῖ ςε οὕτως ἱερογλυφιςτί λαϊλαμ, ἀβραϊςτὶ διὰ τοῦ αὐτοῦ ὀνόματος ἀνοκ, βιαθιαρβαρβερβιρςιλατουρβουφρουμτρωμ, γραμμάτων λς, λέγων 'προάγω ςου, κύριε, ἐγὼ ὁ ἥλιος διά ςε ἐπὶ τῆς βάρεως ἀνατέλλων. λέγει τὴν βᾶριν, ἐφ᾽ ῆν ἀναβαίνει ἀνατέλλων τῷ κόςμῳ.

τὸ δὲ φυτικόν του ὄνομα αἰγυπτιστί· Ἰαλδαβαειμ, γράμματα θ̄ κάτεστιν. ὁ δὲ ἐπὶ τῆς βάρεως φανεὶς τυνανατέλλων κυνοκεφαλοκέρδων ἰδίᾳ διαλέκτψ 25 ἀςπάζεταί το λέγων· 'τὰ εἶ ὁ ἀριθμὸς τοῦ ἐνιαυτοῦ ᾿Αβραςάξ'. ὁ δὲ ἐπὶ τοῦ ἐτέρου μέρους ἱέραξ ἱδίᾳ φωνἢ ἀςπάζεταί το καὶ ἐπιβοᾶται, ἵνα λάβη τροφήν· χι χι χι χι χι χι χι τιπ τιπ τιπ τιπ τιπ τιπ τιπ τιπ τιπ. ὁ δὲ ἐννεάμορφος ἀςπάζεταί το ἱερατιστί· 30 μενεφωιφωθ μηνύων ὅτι 'προάγω του, κύριε'. εἰπὼν ἐκρότητε τρίς.

<sup>1</sup> XVI 1 ff: κοςμοποιίαν ής άρχή επικαλοθμαι bis διαλέκτω και τα έξης.

Α

В

Г

Δ

 $\epsilon$ 

κακχάςαντος πρώτον αὐτοῦ ἐφάνη φῶς καὶ αὐτὴ διηύτης τὰ πάντα. ἐγένετο δὲ θεὸς ἐπὶ τοῦ κόςμου καὶ τοῦ πυρὸς βεςς εν βεριθεν βεριο.

ἐκάκχαςε δὲ δεύτερον ἦν πάντα ὕδωρ καὶ ἡ γῆ 40 ἀκούςαςα ἤχους καὶ ἰδοῦςα αὐγὴν ἐθαμβήθη καὶ ἐκύρτανε καὶ τὸ ὑγρὸν τριμερὲς ἐγένετο καὶ ἐφάνη θεὸς καὶ ἐτάγη ἐπὶ τῆς ἀβύςςου χωρὶς γὰρ αὐτοῦ οὔτε αὔξει τὸ ὑγρὸν οὔτε ἀπολήγει. ἔςτιν δὲ αὐτοῦ τὸ ὄνομα ἐςχακλεω. ςὸ γὰρ εἶ ωηαιειων βεθελλε.

45 βουλευομένου δὲ τὸ τρίτον κακχάσαι ἐφάνη διὰ τῆς πικρίας τοῦ θεοῦ Νοῦς — ἢ Φρένες — κατέχων καρδίαν καὶ ἐκλήθη 'Ερμῆς, δι' οῦ τὰ πάντα μεθερμήνευσται. ἔστιν δὲ ἐπὶ τῶν φρενῶν, δι' οῦ οἰκονομήθη τὸ πᾶν. ἐκλήθη δὲ σεμεσιλαμψ'

δο ἐκάκχαςε τὸ τέταρτον ὁ θεὸς καὶ ἐφάνη Γέννα πάντων κρατοῦςα ςποράν, δι' ἡς τὰ πάντα ἐςπάρη, ἐκλήθη δὲ βαατητοφωθ ζωθαξαθωζ.

ἐγέλαςε τὸ πέμπτον καὶ γελῶν ἐςτύγναςε καὶ ἐφάνη Μοῖρα κατέχουςα ζυγόν, μηνύουςα ἐν ἑαυτῆ 55 τὸ δίκαιον εἶναι. ὁ δὲ 'Ερμῆς ςυνηρίςθη αὐτῆ λέγων· 'ἐν ἐμοί ἐςτι τὸ δίκαιον.' τῶν δὲ μαχομένων ὁ θεὸς ἔφη αὐτοῖς· 'ἐξ ἀμφοτέρων τὸ δίκαιον φανήςεται· πάντα δὲ ὑπὸ ςὲ ἔςται τὰ ἐν κόςμψ.' καὶ πρώτη τὸ ςκῆπτρον ἔλαβε τοῦ κόςμου, ῆς τὸ δο ὄνομα ἀναγραμματιζόμενον μέγα ἐςτὶν καὶ ἅγιον καὶ ἔνδοξον· ἔςτι δὲ τοῦτο· θοριοβριτιταμμαωρ-ραγγαδωιωδαγγαρρωαμματιτιρβοιροθ γραμμάτων μθ, πόλου ὄνομα ἰςχυρόν.

ἐκάκχαςε τὸ ἔκτον καὶ ἱλαρύνθη πολὺ καὶ ἐφάνη 65 Κρόνος κατέχων ςκῆπτρον μηνύον βαςιλείαν καὶ ἐπέδωκεν τῷ θεῷ τῷ πρωτοκτίςτψ τὸ ςκῆπτρον καὶ λαβὼν ἔφη 'ςὰ τὴν δόξαν τοῦ φωτὸς περιθέμενος ἔςη μετ' ἐμὲ ὡς πρῶτος ἐπιδούς μοι ςκῆπτρον πάντα δὲ ὑπὸ ςὲ ἔςται τὰ το προόντα καὶ τὰ μέλλοντα ἐν ςοὶ πᾶςα δύναμις ἔςται τοῦδε περιθεμένψ τοῦ φωτὸς τὴν δόξαν.' ὁ δὲ τρόπος τοῦ φωτὸς ἔδειξέν τινα αὔραν καὶ ἔφη ὁ θεὸς τῆ βαςιλίςςη 'ςὰ περιθεμένη τὴν

αὔραν τοῦ φωτὸς ἔςη μετ' αὐτὸν περιέχουςα τὰ 75 πάντα αὐξήςεις τῷ φωτὶ ἀπ' αὐτοῦ λαμβάνουςα καὶ πᾶν ἀπολήξεις δι' αὐτόν τὸν τοὶ πάντα αὐξήςει καὶ μειωθήςεται.' ἔςτι δὲ τὸ ὄνομα μέγα καὶ θαυμαςτόν ἀνοχ, βιαθιαρβαρβερβιρςιλατουρβουφρουμτρωμ, γραμμάτων  $\overline{\lambda \varsigma}$ .

ο ἐκάκχαςε τὸ ἔβδομον ἀςθμηςάμενος καὶ κακχάζων ἐδάκρυςε καὶ ἐγένετο Ψυχή. ὁ δὲ θεὸς ἔφη 'πάντα κινήςεις καὶ πάντα ἱλαρυνθήςεται 'Ερμοῦ ςε ὁδηγοῦντος.' τοῦτ' εἰπόντος τοῦ θεοῦ πάντα ἐκινήθη καὶ ἐπνευματώθη ἀκαταςχέτως.

85 ἰδὼν τὴν ψυχὴν νεύτας εἰς τὴν γῆν ἐςύριςε μέγα καὶ ἡ γῆ ἠνοίγη λαβοῦςα τὸν ἢχον καὶ ἐγέννηςεν ἴδιον ζῷον δράκοντα Πύθιον, δς τὰ πάντα προήδει διὰ τὸν φθόγγον τοῦ θεοῦ. ἐπεκάλεςε δὲ αὐτὸν ὁ θεὸς ἰλιλλου ἰλιλλου ἰλιλλου λου ἰθωρ μαρμαραυγη φωχω φοβωχ.

τοῦ δὲ φανέντος ἐκύρτανεν ἡ τῆ καὶ ὑψώθη πολύ. ὁ δὲ πόλος ηὐςτάθηςεν καὶ μέλλων ςυνέργεςθαι. ὁ δὲ θεὸς ἰδὼν τὸν δράκοντα ἐθαμβήθη καὶ ἐπόππυςε καὶ ἐφάνη διὰ τοῦ ποππυςμοῦ 
96 Φόβος καθωπλιςμένος. καλεῖται δέ δανουπ χρατορ βερβαλιβαρβιθι, γραμμάτων κς.

ίδὼν ὁ θεὸς πάλιν ἐπτοήθη ώς ἰςχυρότερον θεωρήςας, μή ποτε ἡ γῆ ἐκβράςη θεόν. ὁ δὲ θεὸς βλέπων κάτω εἰς τὴν γῆν ἔφη 100 Ἰάω καὶ πάντα ἐςτάθη καὶ ἐγεννήθη ἐκ τοῦ ἤχους μέγας θεός, μέγιςτος, ὃς πάντων ἐςτὶν κύριος, ὃς τά τε προόντα ἐν τῷ κόςμῳ καὶ τὰ μέλλοντα ἔςτηςε καὶ οὐκέτι οὐδὲν ἠτάκτηςεν τῶν ἀέρων.

ιδών δὲ ὁ Φόβος αύτοῦ ἰςχυρότερον ἀντέςτη
105 αὐτῷ λέγων 'ἐγὼ ςοῦ πρότερός εἰμι.' ὁ δὲ ἔφη '
'ἀλλ' ἐγὼ πάντα ἔςτηςα.' ὁ θεὸς ἔφη τῷ ἰςχυρῷ '
'τὸ μὲν ἀπὸ ποππυςμοῦ τυγχάνεις, ούτος δὲ ἐξ 
ἤχους ἔςεςθε ἀμφότεροι ἐπὶ πάςης ἀνάγκης. ἔςται 
δὲ ἐξ ἀμφοτέρων ἡ δύναμις ςοῦ ὕςτερον φωνουμένου
110 ὡς ἵνα πάντα ςταθἢ.' καὶ ἐκλήθη ἔκτοτε τὸ ὄνομα μέγα 
καὶ θαυμαςτόν 'δανουπ χρατορ βερβαλιβαλβιθ 'Ιάω.

Ζ

βουλόμενος δὲ καὶ τῷ τυμπαρεττῶτι τιμὴν παρατχέτθαι ὡς αὐτῷ τυμφανέντι ἔδωκεν αὐτῷ τῶν ἐννέα θεῶν τὴν δύναμιν καὶ προάγειν καὶ 115 τὴν ἴτην δύναμιν αὐτοῖς ἔχειν καὶ τὴν δόἔαν. ἐκλήθη δὲ τῶν ἐννέα θεῶν τὸν τῆ δυνάμει καὶ τὰς κεραίας τῶν ὀνομάτων ἀποςπάτας βοςβεαδιι καὶ τῶν ἐπτὰ ἀςτέρων α ε η ι ο υ ω

εηιουω

120

ηιουω

ιούω

ουω

ບພ

m.

125

130

ωουιηεα

ουιηεα

υιηεα

ιη ε α η ε α

εα

α

άλλως άβρωχ βραωχ χραμμαωθ πρωαρβαθω XIII 17, 18 ιαωου αεηιουω: | κύριε, ἀπομιμοῦμαι ταῖς ζ΄ φω- V 41 XVI 4 ναῖς, εἴςελθε καὶ ἐπάκουςόν μοι αεε ηηη ιιιι 00000 υυυυυυυ ωωωωωωω. V 43 XVI 5

5 εἰcελθόντος δὲ τοῦ θεοῦ μὴ ἐνατένιζε τῆ ὄψει, ἀλλὰ τοῖς ποςὶ βλέπε ἄμα δεόμενος, ὡς πρόκειται, καὶ εὐχαριςτῶν, ὅτι ςε οὐχ ὑπερηφάνηςεν, ἀλλὰ κατηξιώθης τῶν πρὸς διόρθωςιν βίου μελλόντων

<sup>3</sup> in B steht noch: ὅταν δὲ ἔλθης (ελθείς, ει aus η korrigirt P) ἐπὶ τὰ φωνήεντα (φωναεντα B) λέγε· κύριε ... μοι, εἶτα τὸ τῶν (τον P) κζ΄ γραμμάτων (γραμματον P) ὄνομα  $( \Box P )$  ἐπίφερε· ἴςθι δὲ ἀνακείμενος (ανακιμενος P) ἐπὶ ψιάθψ (ψιεθρω P) θρυῖνη ὑπεςτρωμένη ςοι χαμαί. 6 της P 7 ευχαριςτον P ὑπερηφάνιςεν L 8 διαρθωςιν P, ind. gr. p. 821 μελλωντων P

τοι λέγεςθαι. cù δὲ πυνθάνου ' δέςποτα, τί μοι εἵμαρται;' καὶ ἐρεῖ coι καὶ περὶ ἄςτρου καὶ ποῖός ἐςτιν ὁ còc δαίμων καὶ ὁ ὑροςκόπος καὶ ποῦ ζήςη καὶ ποῦ ἀποθανεῖ cú. ἐὰν δέ τι φαῦλον ἀκούςης,
μὴ κράξης, μὴ κλαύςης, ἀλλὰ ἐρώτα, ἵνα αὐτὸς ἀπαλείψη ἢ μεθοδεύςη. δύναται γὰρ πάντα ὁ θεὸς οῦτος. πυθομένου cou οὖν τὰ πρῶτα εὐχαρίςτει ὑπὲρ τῶν αὐτῶν ἀκηκοέναι cou καὶ μὴ παρωρακέναι ce. οὕτω τούτψ πάντοτε θυςίαζε καὶ τὰς
εὐςεβείας πρόςφερε ἐπακούει γάρ coι οὕτως.

XVI 21

XVI8

ή δὲ τοῦ πολεύοντος πήξις περιέχει V 47 XVI 22 οὕτως γνῶθι, τέκνον, τίνος ἡ ἡμέρα εἰς τὸ Ἑλληνικὸν καὶ ἐλθὼν εἰς τὴν ἐπτάζωνον μέτρει ἀποκάτωθεν καὶ εὑρήςεις. ἐὰν γὰρ ἡμέρα τοῦ ἡλίου 15 εἰς τὸ Ἑλληνικόν, ἡ ςελήνη πολεύει. οὕτως καὶ οἱ ὕςτεροι, οἷον

ἐπὰν εἰτέλθη οὖν ὁ θεότ, κάτω βλέπε καὶ V 44 XIII 18 γράφε τὰ λεγόμενα καὶ ἢν δίδωτίν τοι αύτοῦ ὀνοματίαν· μὴ ἐξέλθητ δὲ ἐκ τῆτ τκηνῆτ του, 20 ἄχρι του καὶ τὰ περί τε εἶπῃ ἀκριβῶτ. V 47 XIII 21

πυνθανον Ρ 1 ουδε Ρ κὸ δὲ Β 3 vor ococ drei undeutliche 4 αποθανειςαι Ρ ἀποθανή L ἀποθανεί τύ D getilgte Buchstaben in P 7 πυθομενο(ν)υ P Die Konstruktion ist nicht mit L anzutasten, s. ind. gr. p. 826 προτα P ευχαριςτι Ρ 8 τον αυτον Ρ, das erste v ist über v korrigirt, vor dem zweiten steht ein durchstrichenes υ, L hält die ν für getilgt und schreibt τοῦ αὐτοῦ. τῶν παρωρακένε Ρ Al am Rande bezieht sich darauf. αὐτῶν D ουτός Ρ ουτός ΙΙ 10 ευτεβιας P, am Rande wiederholt ευτε 11 πυξις Α 12 γνωτι | γνωθι A am Schluss und Anfang zweier Seiten, in B θ aus τ korrigirt. n nicht in A 13 7 Zwvov B μετοι Β  $\alpha \in \mathbf{V} \mathbf{A}$ **6** P = τοῦ ήλίου 15 εληνικον Β 14 ευρητις Β ( P ουτος Β **—** ή cελήνη

<sup>17</sup> ou A, oùn L, nicht in B  $\,$  18 grafe B autou L  $\,$  19 ckhnh A, 20 akreibwc A, nicht in B

Έλληνικόν. Έπτάζωνος. VI 5 XVI 26 "Ηλιος Κρόνος **C**ελήνη Ζεύς \*Αρης \*Apnc **5 Έρμῆς** "Ηλιος Ζεύς 'Αφροδίτη 'Αφροδίτη 'Ερμῆς Κρόνος **C**ελήνη VI 12 XVI 35

τούτων τὴν ἀκάματον λύειν καὶ θεοφιλῆ προς- VI 13—14 10 εφώνητά τοι, τέκνον, ἣν οὐδὲ βατιλεῖτ ἴτχυταν καταλαβέτθαι.

πλήρης ή τελετή της Μονάδος προςεφωνήθη coi, VI 18 τέκνον.

ύποτάξω δέ τοι, τέκνον, καὶ τὰς χρείας τῆς VI 19
15 ἱερᾶς βίβλου, ἃς πάντες οἱ ςοφισταὶ ἐτέληςαν VI 20
ἀπὸ ταύτης τῆς ἱερᾶς καὶ μακαρίτιδος βίβλου, ὡς
ἐξώρκιςά τε, τέκνον, ἐν τῷ ἱερῷ τῷ ἐν Ἱεροςολύμψ
πληςθεὶς τῆς θεοςοφίας. ἀνεύρετον ποίητον τὴν
βίβλον.

20 ἔςτιν οὖν πρώτη ἡ θαυμάςιος ἀμαυρά λαβὼν ἀὸν ἱέρακος τὸ ἥμιςυ αὐτοῦ χρύςωςον, τὸ δὲ ἄλλο ἥμιςυ χρίςον κινναβάρει. τοῦτο φορῶν ἀθεώρητος ἔςŋ ἐπιλέγων τὸ ὄνομα.

έπὶ δὲ ἀγωγῆς πρὸς «τὸν ἥλιον εἰπὲ τὸ VI 25 25 ὄνομα, ἄγει γυναῖκα ἀνδρὶ καὶ ἄνδρα γυναικὶ ὥςτε θαυμάςαι.

<sup>6</sup> u. 7 αφροδειτη Α 1 ελληνικων Α 4 ερμη Α 7 αφροδει Β. Zwischen den beiden Reihen (Έλληνικόν und έπτάζωνος) XVI 28 ff. steht: Μωϋτέωτ (μοϋτέωτ) Μονάτ η΄ καὶ ὑπόμνημα (ηπομνημα P) ἐπικαλουμένη έπτάζωνος, und dann nach XVI 38: Μωϋςέως (μοϋςεως P) ἀπόκρυφος η'. 9 proccepwynca coi | coi P 10 baceileic | B bacileic | Lρας P χρείας L vgl. S. 204, Z. 21 15 εδεληςαν P έθέληςαν L έτέληςαν D16 μακαριδος P μακαρίτιδος D Merkwürdigerweise heisst auch die Θράς τροφός, die Zauberin, bei Theocrit. II 70 Μακαριτις **coλυμ | coλυμω P** 18 της θεοςωφιας ανευρετον ποηςον την βιλων ganz oben auf p. VI nachgetragen, im Texte nur της θεοςοφιας 20 αμαυρά 'Unsichtbarmachung' wie ἀμαύρωτις B I 122, 247 a 22 τουτον Ρ 24 επιδε bis of (= ήλιον) wiederholt am Ende und Anfang der Zeilen in P, das erste Mal n = πρός 25 🗍 P = ὄνομα

έάν τινα θέλης μὴ ἡικνῶςαι ἄνδρα, γυναῖκα ἢ ἄνδρα πρὸς γυναῖκα. λαβὼν ἀμφόδευμα κυνὸς βάλε κατὰ τοῦ στροφέως τῆς θύρας αὐτῶν εἰπὼν τὸ ὄνομα γ΄, λέγων 'διακόπτω τὸν Δ ἀπὸ τοῦ Δ.'

5 ἐν δαιμονιζομένψ εἴπης τὸ ὄνομα προςάγων τῆ ῥινὶ αὐτοῦ θεῖον καὶ ἄςφαλτον. εὐθέως λαλήςει καὶ ἀπελεύςεται. VI 30

ἐὰν εἴπης ἐπὶ ἐρυςιπέλατος χρίςας αὐτὸ κορκοδείλου ἀφοδεύματι εὐθέως ἀπαλλαγήςεται.

ιο ἐὰν εἴπης ἐπὶ ςπάςματος ἢ ςυντρίμματος τὸ ὄνομα γ΄ καταχρίςας γῆν μετὰ ὄξους, ἀπαλλάξεις.

VI 35

ἐὰν ἐπείπης ἐπὶ παντὸς πετεινοῦ εἰς τὸ ἄτιον τελευτής εἰ. ἐὰν ἴδης ἀςπίδα καὶ θέλης 15 αὐτὴν ςτῆς αι, λέγε ςτρεφόμενος ὅτι 'ςτῆθι' λέγε τε τὰ ὀνόματα καὶ ςτής εται.

θυμοκάτοχον πρὸς βαςιλεῖς ἢ μεγιςτᾶνας ἄγε τὰς χεῖρας ἐντὸς ἔχων λέγε τὸ ὄνομα βαλὼν ἄμμα τοῦ παλλίου ἢ τοῦ ἐπικαρςίου καὶ θαυμα-20 cθήςη.

VI 40

έὰν πρὸς λύςιν φαρμάκων, εἰς ἱερατικὸν κόλλημα γράψας τὸ ὄνομα φόρει.

ist magischer Terminus, sehr häufig in PP, s. Wesselys Index

24 **Θ** P = ήλίου

cuculiata?), spätes Wort

22 🗖 P

ïc P

ήλίου δείξις. λέγε πρός ἀνατολάς. 'έγώ είμι

θαυμ Ρ θαυμαςθήςη L

εγω (ειμ)ϊμϊο

21 φαρμαγ(ο)ων Ρ

ρικωαι P μη δικνώςαι D. Die Herstellung oder vielmehr Lesung zeigt ein Verbum δικνόω in obscöner Bedeutung. δικνόομαι wird von einem obscönen Tanze und überhaupt von obscöner Stellung des Körpers gebraucht Poll. IV 99, Luc. Lexiph. 8 (ἐρρικνοῦτο τὴν ὀcφύν) φωδευμα Ρ 3 κατου Ρ κατά το0 L **στροφεος** P ουρας Ρ 5 δαιμονίζομεν Ρ ούρας L θύρας D 6 ρεινι Ρ λαλήςει καὶ ἀπελεύςεται, nämlich ὁ δαίμων 8 χχρίσας Ρ 9 απαλλαγης 10 cuntrimator P 11  $\sqcap$   $P = \delta voma$ καταχρηςας Ρ μητααοξους Ρ μηταδοξους 1L μετά δόξης! L μετά δξους D 13 επιπετινου Ρ 14 αςπιτα Ρ 15 στρεφομεν Ρ 16 τα ∏α μεγασταναϊο P vgl. Fleckeis. Jb. Suppl. XVI 787 P 17 βας P 18 (λεγ)αγε P το 🗍 ο Δ P. ο Δ muss verkehrte Wiederholung von το 🦳 sein, oder τὸ Δ? 19 ἐπικάρτιον (ἐπίκαρ) eine Art Gewand (toga

δ ἐπὶ τῶν δύο χερουβείν, ἀνὰ μέςον τῶν δύο φύςεων πόλου καὶ τῆς, ἡλίου τε καὶ ςελήνης, φωτὸς καὶ ςκότους, νυκτὸς καὶ ἡμέρας, ποταμῶν καὶ θαλάςτης, φάνηθί μοι, ὁ ἀρχάττελος τῶν τὸν τὸν κόςμον, αὐθέντα ἥλιε, ὁ ὑπ᾽ αὐτὸν τὸν ἕνα καὶ μόνον τετατμένος, προςτάςςει ςοι ὁ ἀεὶ καὶ μόνος. λέτε τὸ ὄνομα.

VI 45

 ἐὰν δὲ ϲκυθρωπὸς φανῆ, λέγε 'δὸς ἡμέραν, δὸς ὥραν, δὸς μῆνα, δὸς ἐνιαυτόν, κύριε τῆς ζωῆς.'
 10 λέγε τὸ ὄνομα.

ἐὰν θέλης ὄφιν ἀποκτεῖναι, λέγε· 'ςτῆθι, ὅτι cù εἶ ὁ 'Αφύφις' καὶ λαβὼν βάϊν χλωρὰν καὶ τῆς καρδίας κρατήςας ςχίςον εἰς δύο ἐπιλέγων τὸ ὄνομα ζ' καὶ εὐθέως ςχιςθήςεται ἢ ῥαγήςεται.

VI 51 VII 1

15 πρόγνωςις ήδε τῆ προειρημένη πράξει τῆ διὰ τοῦ νίτρου, καὶ ὡς θεὸς διαλαλήθη coι coῦ γὰρ παρόντος πολλάκις ἐποίηςα τὴν πρᾶξιν.

άβλεψίας δὲ οὕτως 'δεῦρό μοι τὸ πρωτοφαὲς εκότος καὶ κρύψον με προςτάγματι τοῦ ὅντος ἐν οὐρανῷ, αὐτογενέτορος, τοῦ Δ.' λέγε τὸ ὄνομα.

VII 5

άλλως 'cè μόνον ἐπικαλοῦμαι, τὸν μόνον ἐν κόςμψ διατάξαντα θεοῖς καὶ ἀνθρώποις, τὸν ἑαυτὸν ἀλλάξαντα ςεαυτὸν μορφαῖς ἁγίαις καὶ ἐκ μὴ 25 ὄντων εἰναι ποιήςαντα καὶ ἐξ ὄντων μὴ εἰναι, Θαΰθ, ἄγιος, οῦ οὐδεὶς ὑποφέρει θεῶν τὴν ἀλη-

**VII 10** 

<sup>1</sup> Vgl. 2. Sam. VI 2: ἐπεκλήθη τὸ ὄνομα τοῦ κυρίου Cαβαώθ καθημένου ἐπὶ τῶν χερουβίν. 1. Sam. IV 4, Psalm LXXX 2, Jesai. XXXVII 26 u. oft im AT 2 O P = οὐρανοῦ P = cel h vncτιθι 7 | P 10 | P 12 ï P 4 φανη(η) Ρ 'Αφύφις ist die Schlange Apophis oder Apep der Aegypter, die Feindin des Sonnenβάϊc ägypt. Wort: Palmbaum, Palmzweig 13 ις δυο επιλεywv wiederholt am Schlus und Anfang der Seiten 14  $\zeta' = \xi \pi \tau \alpha \kappa i c$ 16 διαλαληθητε Ρ διελάλητε L διαλαλήθη τοι D 19 κ (lL) vor cκότος 20 ⊙ P = οὐρανῷ ist getilgt 21 🦳 P 23 έαυτον tilgt L! Der aus dem 'sich' ein 'dich' gemacht hat; der nicht mehr nur sich schafft, sondern Wesen außer ihm. Diese ganz philosophischen Sätze überraschen hier · 26 ou P αλητινην Ρ

θινὴν ὄψιν ἰδεῖν τοῦ προςώπου. ποίηςόν με γενέςθαι ἐν ὁμοιώμαςι πάντων κτιςμάτων λύκον, κύνα, λέοντα, πῦρ, δένδρον, γῦπα, τεῖχος, ὕδωρ ἢ δ θέλεις, ὅτι δυνατὸς εἶ.' λέγε τὸ ὄνομα.

δ ἔγεροιο σώματος νεκροῦ· 'ὁρκίζω σε, πνεῦμα VII 15 ἐν ἀέρι φοιτώμενον, εἴσελθε, ἐνπνευμάτωσον, δυνάμωσον, διαέγειρον τῆ δυνάμει τοῦ αἰωνίου θεοῦ τόδε τὸ σῶμα καὶ πυρὶ πατείτω ἐπὶ τόνδε τὸν τόπον, ὅτι ἐγώ εἰμι ὁ ποιῶν τῆ δυνάμει τοῦ 10 [Θ]αῦθ ἁγίου θεοῦ.' λέγε τὸ ὄνομα.

ἐὰν θέλης ἐπάνω κορκοδείλου διαβαίνειν καθίςας λέγε ' ἄκουέ μου ὁ ἐν τῷ ὑγρῷ τὴν διατριβὴν ποιούμενος, ἐγώ εἰμι ὁ ἐν οὐρανῷ ςχολὴν ἔχων φοιτώμενός τε ἐν ὕδατι καὶ ἐν πυρὶ καὶ ἐν 16 ἀέρι καὶ γῆ. ἀπόδος χαριςτήριον τῆς ἡμέρας ἐκείνης ὅτε ςε ἐποίηςα καὶ ἠτήςω με τὴν ἐτηςίαν. διαπεράςεις τὸ πέρα, ὅτι ἐγώ εἰμί τις.' λέγε τὸ ὄνομα.

δεςμόλυτον 'κλῦθί μοι, ὁ χρηςτός, ἐν βαςά- VII 25
20 νοις, βοήθηςον ἐν ἀνάγκαις, ἐλεήμων ἐν ὥραις
βιαίοις, πολὺ δυνάμενος ἐν κόςμψ, ὁ κτίςας τὴν
ἀνάγκην καὶ τιμωρίαν καὶ τὴν βάςανον ιβνμ.' c'
c' c' η', λέγε τοῦ ἡλίου ὄνομα ὅλον ἀπὸ τοῦ
ἀχεβυκρώμ. 'λυθήτω πᾶς δεςμός, πᾶςα βία, ῥαΣ5 γήτω πᾶς ςίδηρος, πᾶν ςχοίνιον, πᾶς ἱμάς, πᾶν

VII 20

<sup>1</sup> οψιον Ρ 2 ονομαςι Ρ όμοιώμαςι D 4 🗇 Ρ 8 θεουςοδετο Ρ 9 τοπων P 10 αυθαγείου P αὐθαγίου L  $[\Theta]$ αὖθ περιπατείτω L άγίου D, s. S. 189 Z. 26 (αυθ steht am Anfang der Zeile) .  $\Box$  P 13 Ο P = οὐρανῷ 16 ἐτηςίαν, der Sing. ὁ ἐτηςίας findet sich erst sehr spät. αίτηςίαν - αἴτηςιν! L 17 im P 18  $\overline{\cap}$  P vgl. Lucian. Philops. 34: man hat den Zauberer gesehen και ἐπὶ κροκοδείλων ὀχού-19 χρηςτός, man ist nicht befugt, μενον και τυννέοντα τοις θηρίοις Χριστός zu schreiben. χρηστός kommt so öfter vor βαζανοις P, ind. ιβνμ P, statt gr. p. 822 21 βιαιος Ρ πολοι Ρ 22 αναγκη Ρ ν kann es η oder ει sein; vielleicht steckt Ιαλδαβαειμ darin, s. S. 182 Z. 22; jedenfalls wol ein hebräisches Wort. Die c bedeuten wol cúpicov, s. S. 177 Z. 8. η' = δκτάκις?23 Ø 🗇 P 24 χεβυκρομ | χεβυκρωμ P αχεβυκρώμ s. S. 4, 39 u. s. δετμως Ρ 25 τιτηρω Ρ coiviou P cχοίνιου L υπαςιμας 1L Υπας ιμας P. Y Interpunktions-

άμμα, πάτα άλυτις άνοιχθήτω καὶ μηδείς με καταβιάταιτο, ὅτι ἐγώ εἰμι' — λέγε τὸ ὄνομα.

πῦρ ceβέcαι ' ἄκουε πῦρ, ἔργον εὑρήματος θεοῦ, δόξα τοῦ ἐντίμου φωςτῆρος, ceβέςθητι, δ χιονίςθητι. αὐτὸς γάρ ἐςτιν ὁ Αἰὼν ὁ ἐπιβαινόμενος πυρὸς ἀμιάντου, ἀποςκεδαςθήτω μου πᾶςα φηλόξ, πᾶςα δύναμις οὐςίας προςτάγματι αὐτοῦ ἀεὶ ὄντος, οὐ μή μου θίγης, πῦρ, οὐ μή μου λυμάνης cάρκα, ὅτι ἐγώ εἰμι' — λέγε τὸ ὄνομα.

VII 35

10 πῦρ μεῖναι 'ἐξορκίζω ce, πῦρ, δαίμων ἔρωτος άγίου, τὸν ἀόρατον καὶ πολυμερῆ, τὸν ἕνα καὶ πανταχῆ, ἐνμεῖναι ἐν τῷ λύχνῳ τούτῳ ἐπὶ τόνδε τὸν χρόνον λαμπρυνόμενον καὶ μὴ μαραινόμενον, τῷ προςτάγματι τοῦ Δ.' λέγε τὸ ὄνομα.

VII 40

δ νειροπομπόν ποίητον ἱπποπόταμον ἐκ κηροῦ πυρροῦ κοῖλον καὶ ἔνθες εἰς τὴν κοιλίαν αὐτοῦ τοῦ βιεβετνεητι καὶ χρυτὸν καὶ ἄργυρον καὶ τὸ καλούμενον βαλλαθὰ τὸ τῶν Ἰουδαίων καὶ στόλιτον αὐτὸν λίνψ καθαρῷ καὶ θὲς ἐπὶ θυρίδος καθαρᾶς

VIII 1

VII 45

δ 19 θυριτος

cov P

zeichen, s. S. 11 1 αμμ P παςααλυτις P πᾶςα λθεις (sic) L πᾶςα άλυτις D αν(η)υχθητω P κ μηδεις με P, die Punkte bedenten Tilgung P τ P 3 εργον εργον P (πθρ έςτιον, έργον?)

<sup>5</sup> επιβαλαμένος πυρος αμιαντον P έπιβαλόμενος πυρί ώς ευρεματος Ρ άμίαντος L έπιβαινόμενος πυρός άμιάντου D, vgl. PP 269 von Typhon: cè τὸν ἐπ' ἀςβέςτω βεβηκότι πυρὶ λιγείω. ἀμίαντος bedeutet dasselbe wie άςβεςτος, wie auch ὁ ἀμίαντος ein Stein hieß, aus dem man gerade wie aus dem Asbest unverbrennliche Fäden spann 7 zu φηλόξ = φλόξ s. ind. gr. p. 822 8 τιγης P, γ über κ korrigirt 9 ïµ1 P n P 10 αιρωτος Ρ 11 αγείου Ρ 12 παταχη P πατακη lL 13 χροκ (μερη με) (μαραινομ) ενον Ρ 14 ¬ P 15 ποιςον Ρ 17 αρκυρον Ρ ιπποποταμων Ρ 18 βαλλαθα, ist nicht etwa >> oder nach L, sondern ganz unzweifelhaft hebr. פַּלָּרָה (Eisen, Stahl): Gold, Silber und Eisen sollen genommen werden. Nach 'loυδαίων am Anfang von pag. VIII ist wiederholt και ενθες - ιουδαιων; da ist ενθεςειστην ganz deutlich in P ενθες την L βεβετνεηςι P. Ob das hebr. אַזְנָן ein Derivat von חנן, das Saurier und auch Vierfüssler bedeutet, darinsteckt? Agypt. heisst das Nilpferd p-ehe-mau, hebr. ripg. 17 αργυρον Ρ τω καλουμένον Ρ 18 τα των Ιουδαιων Ρ

καὶ λαβῶν χάρτην ἱερατικὸν γράψον εἰς αὐτὸν Ζμυρνομέλανι καὶ αἵματι κυνοκεφάλου ἃ βούλει πέμψαι καὶ εἰλήςας εἰς ἐνλύχνιον καὶ ἐνλυχνι άςας λύχνον καθαρὸν καινὸν ἐπίθες ἐπὶ τὸν 5 λύχνον τὸν πόδα ἱπποποταμίου καὶ λέγε τὸ ὄνομα καὶ πέμπε.

VIII 5

φίλτρον πότιμον λαβών cφηκαλέοντας τοὺς ἐν τἢ ἀράχνη, λειώςας ἐπὶ πότον δὸς πιεῖν.

ἐἀν θέλης τυναῖκας οὐ μὴ εχεθῆναι ὑπὸ 10 ἄλλου ἀνδρὸς λαβὼν τῆν πλάςον κορκόδειλον προςμίξας αὐτῷ μέλαν καὶ ζμύρναν καὶ θὲς εἰς ὅριον μολιβοῦν καὶ ἐπίτραφε τὸ μέτα ὄνομα καὶ τὸ τῆς τυναικὸς καὶ ὅτι 'μὴ ςυντενέςθω ἡ Δ ἐτέρψ ἀνδρὶ πλὴν ἐμοῦ τοῦ Δ.' ἔςτι δὲ τὸ 15 ὄνομα τὸ ἐπιτραφόμενον εἰς τοὺς πόδας τοῦ ζψδίου 'βιβιου ουηρ αψβαρα καςοννακα νεςεβαχ ςφηβι χρουρις.'

VIII 10

VIII 15

ἄνοιξις διὰ τοῦ ὀνόματος ΄ ἄνοιγε τὰ δ΄ μέρη
τοῦ κόςμου, ὅτι ὁ κύριος τῆς οἰκουμένης ἐκπο20 ρεύεται, χαίρουςιν ἀρχάγγελοι δεκάνων, ἀγγέλων,
αὐτὸς γὰρ ὁ Αἰὼν Αἰῶνος, ὁ μόνος καὶ ὑπερέχων
διαπορεύεται τὸν τόπον. ἀνοίγου, θύρα, ἄκουε, VIII 34. 35
μοχλέ, εἰς δύο γενοῦ κλειδῶν διὰ τὸν αϊααϊνρυχαθ,

<sup>3</sup> ειληςαςςεκ Ρ είλήςας είς D  $\kappa$ ,  $\overline{\nu o}$  P 2 βουλαι Ρ 6 πεμπι P Das Nilpferd wird von den Ägyptern als 'Fresserin der Unterwelt' bezeichnet und als das Tier, dem die Bösen zur Strafe überliefert werden, Wiedemann Rel. d. a. Äg. S. 131 7 cφ(υ)ηκαλεοντας P cήκους τοὺς ἐν τῆ ἀράχνη! L Kompositam wie χηναλώπηξ, ςτρουθοκάμηλος; a nach ind. gr. p. 821 = o oder wie κυνάμυια u. a. 'Löwenwespen' muss also eine Wespenart genannt sein (für gewisse Arten augenscheinlich sehr treffend). Belegen kann ich es nicht (gewisse Spinnen hiessen λύκοι u. ä.), darum darf man aber nicht ändern 8 λιωςας Ρ επι ποτο 🗖 Ρ λεγετο 🗍 wird ausgefallen sein πειν P 9 γυνεκας P 10 αναρος P κορκορδειλον P 11 προςμειξας αυτο Ρ 13 τοις γυνεκός Ρ 14 ητέρω Ρ 21 ὑπερεχον Ρ 16 ουηρ Ρ ονηρ Ρ 18 ∏ P 19 οιγουμένης Ρ 22 θηρα ακουε μοχλε 7 αναβαε P (μοχλει 1L), am Rande 7 und am Schlusse der Seite nachgetragen 7 ακουε μουχλε εις δυο γενου κλείων δια τον αϊααϊνρυχαθ αναβαλη γη 23 γένη L

άνάβαλε γη δεςπότη πάντα ὅςα ἔχεις ἐν ςεαυτή, VI αὐτὸς γάρ ἐςτιν ὁ λαιλαφέτης καὶ ἀχνοῦχος, πυρὸς κρατύντωρ, ἄνοιξον.' λέγε ςύ 'ἀχεβυκρωμ' ἢ ἡλίου ὄνομα.

5 ἄλλως ὁ λόγος πρός τὸν ἥλιον ' ἐγώ εἰμι ό ἐπὶ τῶν δύο χερουβὶν ἀνὰ μέςον τοῦ κόςμου, οὐρανοῦ καὶ γῆς, φωτὸς καὶ εκότους, νυκτὸς καὶ ἡμέρας, ποταμῶν καὶ θαλάςςης, φάνηθί μοι ἀρχάγελε τοῦ θεοῦ, ὁ ὑπ' αὐτὸν τὸν ἕνα καὶ μόνον 10 τεταγμένος. τούτψ δὲ τῷ λόγψ ποίει πρὸς τὸν ἥλιον χαριτήςια, ἀγωγάς, ὀνειροπομπά, ὀνειραιτητά, ἡλίου δεῖξιν, ἐπιτευκτικά, νικητικά, καὶ πάντα ἁπλῶς. ἀπέχεις τὴν ἱεράν, ὢ τέκνον, καὶ μακαρίτιὸα Μονάδα βίβλον, ῆν οὐδεὶς ἴςχυςε μεθερμη-

VIII 30
VIII 32

VIII 25

ἐν ἄλλῳ εὑρὼν ἔχε γεγραμμένον Μωυσέως ἀπόκουφος βίβλος περὶ τοῦ μεγάλου ὀνόματος ἡ κατὰ πάντων, ἐν ἡ ἐστιν τὸ ὄνομα τοῦ διοικοῦντος τὰ πάντα.

15 γεῦςαι ἢ πρᾶξαι. ἔρρωςο, ὢ τέκνον.

XVI 35

20 προςλήμψη δέ, ὦ τέκνον, ἐπὶ τῆς αὐτοψίας τούς τε ἡμερηςίους καὶ ὧρογενεῖς θεοὺς καὶ τοὺς ἐβδοματικοὺς τοὺς κατὰ βίβλον καὶ τοὺς ιβ΄ τριαXVI 38 XVI 40

2 δέποτι Ρ 2 λαιλαφέτης 'Sturmsender' λαιλαπέτης L άχνοῦ-3 κρατηνχος 'Wogenhalter' (ἄχνη vom Wogenschaum des Meeres) τωρ Ρ ανυξον Ρ λεγει τοι Ι λέγει το Ι λέγε τύ D αχεβ(η)υ-4 🗸 🗇 P 5 s. oben S. 189 Z. 1 ff. крши Р 6 οπιτον δυο βερουβει Ρ 7 **O** P = οὐρανοῦ 8 ημερας | ημερας Ρ θαλα-10 τουτοδε Ρ ή τον *δ* Ρ cnc P φανητι Ρ 11 χαριτηςι(α νονι)αγωγας Ρ ονειροποπα P, ind. gr. p. 824 άναγωγάς L **Θ** P 13 ΑΠΛΩC P Oder ΑΓΝΩC? vgl. PP 2639 (so wol auch v. 1875 zu schreiben). Aber in der Inschrift bei Foucart des assoc. rel. p. 219 Z. 12 τοις θεραπεύουςιν άπλη τη ψυχή, Ζ. 26 τοις άπλως προςπορευομένοις, vgl. ep. Jacob. 15, Ephes. VI 5 und s. μακαριδα Ρ 14 μονατα Ρ 16 εχε ι<sup>β</sup> Ρ 15 ο τέκνον Ρ 17 μοϋςεως Ρ 18 🗇 P es könnte auch ι = δεκάτη darin stecken; s. den Schluss der Hand-20 προςληψη P, ind. gr. 19 διοικουντα πανται Ρ schrift 21 τους ζ P έβδοματικούς D, s. S. 180 Z. 10 p. 825 χας Ρ τῶν τριακοντάδων oder τριακάδων L τριακοντάρχας D Dieterich, Abraxas. 13

κοντάρχας καὶ τὸ ⟨η΄⟩ γραμμάτων ὄνομα τὸ ἐν τη πρώτη βίβλω, δ καὶ ἔχεις ἐν τη Κλειδὶ κείμενον, δ έςτιν μέγα καὶ θαυμαςτόν. αὐτὸ γάρ έςτιν τὸ ἀναζωπυροῦν τὰς πάςας βίβλους, οῦ 5 προτέθειμαι δέ coι τὸν ὅρκον τὸν κατὰ βίβλον προκείμενον ἐπιγνοὺς γὰρ τῆς βίβλου τὴν δύνα-**XVI 45** μιν κρύψεις, ὦ τέκνον ἐναπόκειται γὰρ αὐτῆ τὸ κύριον ὄνομα, ὅ ἐςτι ᾿Ογδοάς, θεὸς ὁ τὰ πάντα ἐπιτάςςων καὶ διοικών. τούτψ γὰρ ὑπετάγηςαν 10 ἄγγελοι, ἀρχάγγελοι, δαίμονες, δαιμόνιςςαι καὶ πάντα τὰ ὑπὸ τὴν κτίςιν. πρόκειται δὲ καὶ ἔτερα όνόματα δ'. τόδε θ' γραμμάτων καὶ τόδε ιδ' XVI 50 γραμμάτων καὶ τὸ τῶν κς΄ γραμμάτων καὶ τὸ XVII 1 τοῦδε ὀνόματος. χρήςη δὲ αὐτοῖς ἐπὶ τῶν μὴ 15 καταυγαζομένων παίδων, ὅπως θεωρήςη ἀπαραιτήτως καὶ ἐπὶ πάντων τῶν λόγων καὶ παςῶν τῶν χρειών, ἐπιςκήψεων, ἡλιομαντιών, πυρομαντιών. **ἐπανάγκψ δὲ χρήςη τῷ μεγάλψ ὀνόματι, ὅ ἐςτιν** XVII 5 'Ογδοὰς θεὸς ὁ τὰ πάντα διοικῶν τὰ κατὰ τὴν 20 κτίςιν. δίχα γὰρ αὐτοῦ ἁπλῶς οὐδὲν τελεςθήςεται. κρύβε μαθών, τέκνον, τὸ τῶν θ΄ γραμμάτων: αεηεηιουω, καὶ τὸ τῶν ιδ΄ γραμμάτων υςαυ

<sup>1</sup> τον P □ P (η') D βιβ(ου)ω Ρ 2 προτη Ρ P, ind. gr. p. 825 4 où Doù L 6 δυναμει Ρ 8 κῦ Ρ κύριον L (ίτχυρόν? D) 📋 Ρ οκδοος 🗍 Ρ όγδοάς L  $\overline{\sqcap}$  falsch aus  $\overline{\theta} = \theta \epsilon \delta c$  D τὸ-ἐπιτάς τον Ι 9 διοί Ρ 10 αγγελλοι Ρ δαιμωναιες Ρ δαιμωνιςςαι Ρ ďP (δ) iδ P 13 P zweimal P 14 του διος P τοῦδε ὀνόματος D, nämlich des hier zu offenbarenden, außer den έτερα 15 καταυκαζομένον P όπως P 16 παςον τον λογον  $\mathbf k$  των χρείων P17 επιςκεψεων Ρ επιςκηπάντων τῶν λόγων καὶ παςῶν τῶν χρειῶν D οcυπυρομαντιων P οcu vielleicht entstanden aus einem dit-18 το P 19 ¬ P θεος D (s. Z. 8) tographirten πυ 19 та қта Р 20 διχαρ Ρ δίχα γάρ L απλωςςουδεν Ρ τελεςθηςαιται Ρ ist nicht vox mystica, sondern Imperativ, ob von κρύβω (= κρύπτω), wie das Verbum auch neugr. lautet, oder von ἔκρυβον, ist schwer zu Beide Formen kommen bei späten Schriftstellein schon vor, s. Veitch Greek Verbs p. 346. (κρύβε ebenso PL I 10, 10 und 22, wo ich es p. 768 falsch erklärt habe, und sehr häufig in den Papyri, s. Wesselys Index.) το θ΄ Γ P. Γ steht hier jedesmal statt γραμμάτων in P

**CIQUE ΙQUUC, τὸ δὲ τῶν κς΄ γραμμάτων ἀραββαου XVII 10** βαου αραβα αδιος χοναι ιεμοι χοενι κα αβια ςικβα φορουομ επιερθατ. εςτιν καὶ ἡ τοῦ ἐπταγράμματος ύπόδειξις καὶ ὁ λόγος, ὧ ύπακούει ὁ θεός, 'δεῦρό 5 μοι δ ἐκ τῶν δ΄ ἀνέμων, δ παντοκράτωρ, δ ἐνφυςήςας πνεῦμα ἀνθρώποις εἰς ζωήν, οῦ ἐςτιν τὸ XVII 15 κρυπτόν ὄνομα καὶ ἄρρητον ἐν ἀνθρώποις, τὸ μάντι λαληθήναι οὐ δύναται, οῦ καὶ οἱ δαίμονες άκούοντες τὸ ὄνομα πτοῶνται, οῦ ὁ ἥλιος, ἀρνε-10 βουατ βολλοχ βαρ βαριχ β βααλα αμην πτιδαιου XVII 20 άρνεβουατ, καὶ (ἡ) τελήνη, αρτενπενπρωουθ βαρβαραιωνη ος ραρ μεμψεχει, όφθαλμοί είςιν ἀκάματοι λάμποντες ἐν ταῖς κόραις τῶν ἀνθρώπων, ψ οὐρανὸς κεφαλή, αἰθὴρ δὲ ςῶμα, τῆ δὲ 15 πόδες, τὸ δὲ περίζωμα ὕδωρ ὠκεανός, ϲὺ εἶ ὁ XVII 25 άγαθοδαίμων ό γεννών άγαθά καὶ τροφών τὴν οἰκουμένην, coῦ δὲ τὸ ἀένναον κομαςτήριον, ἐν ψ καθίδρυταί του τὸ έπταγράμματον ὄνομα πρὸς

<sup>1</sup> τον κς' P 3 ζ  $I^P$  P έπταγράμματος D (oder έπτὰ γραμμάτων  $\langle \delta v \delta \mu \alpha \tau o \rangle$ ?) 4 υπακοῦ  $o \Box P$  ὑπακοῦει  $\delta \theta \epsilon \delta c$  L 5 αναιμων P 7  $\Box P$  ανθρωπους P τ $\delta = \delta$  relativ, wie sehr oft in den Papyri 8 οἱ δαιμωνες P 9  $\Box P$  πτοοῦνται L. Im Folgenden unterbrechen die magischen Worte nur den Satz: οὖ  $\delta$  ήλιος καὶ  $\delta$  (ελήνη  $\delta \phi \theta$  αλμοί εἰςιν ἀκάματοι κτλ. s. zu der ganzen Partie PL I 7,27—33 11  $\langle \delta \rangle$  D

του δή τοι κεφαλή μὲν ἰδεῖν καὶ καλὰ πρόςωπα οὐρανὸς αἰγλήεις, δν χρύςειαι ἀμφὶς ἔθειραι ἄστρων μαρμαρέων περικαλλέες ἡερέθονται.

Vgl. PL I 6, 8 (κομαστήριον überl.); 8, 5 co0 δὲ τὸ ἀέναον κομαστήριον ἄνω ἀφίδρυται κτλ. PP 1608. M 130 18 καθεισδρυται P το ζ΄ μ Γ Τὸ έπταγράμματον ὄνομα D, vgl. PL l 8, 6

την άρμονίαν των ζ΄ φθόγγων έχόντων φωνάς πρὸς τὰ κη' φῶτα τῆς ςελήνης, ςαραφαρα αραφ XVII 30 αια βρααρμαραφα αβρααχ περταωμηχ ακμηχ ιαω ουεη ιαω ουε ειου αηω εηου ιαω, οδ αί ἀγαθαὶ 5 ἀπόρροιαι τῶν ἀςτέρων εἰςὶν δαίμονες καὶ Τύχαι καὶ Μοίραι, έξ Ѿν δίδοται πλούτος, εὐκεραςία, εὐτεκνία, ΧΥΙΙ 35 τύχη, τροφή ἀγαθή τὸ δὲ κύριε τῆς ζωῆς, ὁ βα**cιλεύων** τῶν οὐρανῶν καὶ τῆc γῆc καὶ πάντων τῶν ἐν αὐτοῖς ἐνδιατριβόντων, οῦ ἡ δικαιοςύνη 10 οὐκ ἀποκινεῖται, οῦ αἱ Μοῦςαι ὑμνοῦςι τὸ ἔνδοξον ΧΥΙΙ 40 δνομα, δν δορυφοροῦςιν οἱ η' φύλακες ηωχω χουχ νουν ναυνι αμουν αμαυνι, δ έχων τὴν ἄψευςτον άλήθειαν, ὄνομά cou καὶ πνεῦμά ćou ἐπ' ἀγαθοῖς, εἰςέλθοις τὸν ἐμὸν νοῦν καὶ τὰς ἐμὰς φρένας εἰς 15 τὸν ἄπαντα χρόνον τῆς ζωῆς μου καὶ ποιήςαις XVII 45 μου πάντα τὰ θελήματα τῆς ψυχῆς μου. ου γάρ εί έγω και έγω ου δ ένείπω δεί γε-XVIII 1 νέςθαι τὸ γὰρ ὄνομά του ἔχω φυλακτήριον ἐν καρδία τη έμη και ού κατιςχύςει με ἄπαςα ζτύξ 20 κινουμένη, οὐκ ἀντιτάξεταί μοι πᾶν πνεῦμα, οὐ δαιμόνιον, οὐ τυνάντημα οὐδὲ ἄλλο τι τῶν καθ' "Αιδου πονηρών διὰ τὸ còν ὄνομα, δ ἐν τῆ ψυχή XVIII 5

<sup>1</sup> φθονγον Ρ εγωντων Ρ 2 φωτα της ( Ρ φωτα ( 1L 4 έἡουεηου P, die Punkte bedeuten Tilgung 3 αι(ρ)α P αιρα l L 6 π(ολ)λουτος P, ind. gr. p. 822 5 ας(τ)τερον Ρ εὐκεραςία == εὐκρα-7 ταφάη P τροφή D, vgl. PL I 8, 8 cù δίδεις πλούτον, cía, s. S. 151 εὐτυχίαν, εὐτεκνίαν, ἰςχύν, τροφάς (oder εὐτεκνία, τροφή, τύχη ἀγαθή εα schreiben? oder TAΦAH Dittographie von AΓAΘΗ?) ουδε Ρ ού δὲ L 8 ουρανον Ρ 9 ενυαυτοις Ρ 10 αποκινιται Ρ 12 εχον Ρ 13 αγαθεοις Ρ **14 εμων P** εμε | εμας Ρ 17 ενειπω P ενέπω L, es mus conj. aor. sein; aus ενισπον ist in falscher Analogie nach εἶπον ein ἔνειπον gebildet AEI? aei 1L deî D 18 εχω εφυλακτηριων Ρ 19 ΑΠΑΚΑΚΑΡΑΞ Ρ ἀπας(ας)δραξ ΙΙ. ἄπαςα Cτύξ D Cτύξ steht häufig für Tod und Unterwelt selbst (II. VIII 369. Qu. Smyrn. V 453. Anthol. XIV 23. Verg. Aen. I 243 u. ö.) 21 συνατημα Ρ 22 πονηρον Ρ διτο P, cov noch einmal am Rande ψηχη Ρ

έχω καὶ ἐπικαλοῦμαι, καὶ ἐμοὶ διὰ παντὸς ἐπάκουε άγαθός, ἐπ' ἀγαθῷ ἀβάςκαντος, ἀβάςκαντον ἐμοὶ διδούς ύγιείαν, ςωτηρίαν, εὐπορίαν, δόξαν, νίκην, κράτος, ἐπαφροδιςίαν, κατάςχες τὰ ὄμματα τῶν XVIII 10 5 ἀντιδικούντων μοι πάντων καὶ παςῶν, ἐμοὶ δὲ δὸς χάριν ἐπὶ πᾶςί μου τοῖς ἔργοις. ανοχ ςαιεφε β΄ ουν χουντιαι ςεμβι ιμενουαι βαινφνουν φνουθ τουχαρ ςουχαρι ςαβα γαρ αναθέου ιξουιονέον θωθω ΧΥΙΙΙ 15 10 ουθρωθρωρεςε εριωπω ιυηαη ιαωαι αεηιουω αεηιουω ηοχ μανεβι χυχιω αλαραω κολ κολ καατων κολ κανθω βαλαλαχ αβλαλαχ οθερχενθε βουλωχ βουλωχ ΧΥΙΙΙ 20 ος ερχενθε μενθει, ότι προς είλημμαι την δύναμιν τοῦ ᾿Αβραάμ, Ἰςὰκ καὶ τοῦ Ἰακὼβ καὶ τοῦ μεγάλου 15 θεοῦ, δαίμονος Ἰάω ἀβλαναθαναλβα ςιαβραθιλαω λαμψτηρ ιηι ωω. θεέ, ποίηςον, κύριε, περταωμηχ ΧΥΙΙΙ 25 χαχ μηχ ιαω ουηειαω ουηε ιεουαηω εηουιαω. ύπόδειξις' τείνων είς τὸν ἀπηλιώτην τὴν δεξιὰν χεῖρα ἐπὶ τὸ εὐώνυμον καὶ τὴν εὐώνυμον 20 όμοίως χεῖρα ἐπὶ τὸ δεξιὸν λέγε α, εἰς τὸν βορρᾶν ΧΥΙΙΙ 30 τὴν μίαν πὺξ προτείνας τῆς δεξιᾶς λέγε ε, εἶτα

είς τὸν νότον ἀμφοτέρας ἐπὶ τοῦ ςτομάχου (ἔχων) ΧΥΙΙΙ 35

είς τὸν λίβα ἀμφοτέρας χεῖρας προτείνας λέγε η,

<sup>1</sup> εμοι | μοι P 2 επαγαθος αγαθος επαγαθω P, durch falsche Wiederholung des επαγαθος ist das Verbum verloren. ἐπάκουε? D vgl. M 260 αβάςκαντος εμοι διτους P 3 υγειαν P, ind. gr. p. 811 (gesprochen ύjίαν, neugriech. ή γειά) 4 επαφρδιςιαν P 5 (ε)μοι P εμοι P εμοι P

παςαν lL παςη μοι της Ρ παςί μου τοις L 6 γαρι Ρ 15 📻 P θεοῦ D λημμαι Ρ 16 in λαμψτηρ liegt wol λαμπτήρ zu ειπων P τείνων D (Π und N in der Hs. 18 υποδειξεις Ρ kaum zu unterscheiden) απυλιωτην P εις τη δεξει $\bar{\alpha}$  P, εις ist falsch 19 τον ευωνυμον Ρ κ την ευωνυμων Ρ wiederholt **20** ομοιος **P** επι τον ευωνυμον Ρ την δεξιάν L το δεξιόν D ις το βορρα Ρ τον lL 21 προτινάς Ρ δε δεξιας Ρ 22 ic P αμφωτέρας Ρ προτινας P ϊτονοτον P 23 ατομάχου hier 'Mund', wie PL I 4, 21 έατω δὲ ἡ χεὶρ προcέχουςα τῷ ςτομάχῳ κεκλειςμένῳ, wo ich nicht eine 'derbe Misbeugung' cτομάτψ 'verkannt' habe (Buresch Wochenschr. f. kl. Phil. 1890, 32/33 Sp. 880) (ἔχων) D

λέγε ι, εἰς τὴν γῆν ἐπιπτύων παραπτόμενος τῶν ἄκρων ποδῶν λέγε ο, ⟨εἰς⟩ ἀέρα βλέπων τὴν χεῖρα ἔχων κατὰ τῆς καρδίας λέγε υ, εἰς τὸν οὐρανὸν βλέπων ἀμφοτέρας τὰς χεῖρας ἔχων ἐπὶ ΧΥΙΙΙ 40 5 τῆς κεφαλῆς λέγε ω.

| α         |    | οὐρανός |     |    |   |     |       | XlX 1 |
|-----------|----|---------|-----|----|---|-----|-------|-------|
| ἀπηλιώτης | ω  | w       | w u | υω | w | w   | νότος |       |
| ἀήρ       |    | υι      | υυ  | υι | υ |     |       |       |
| βορρᾶς    | €€ | 0       | 0 0 | 0  | 0 | ηηη | λίψ   | XIX 5 |
|           |    |         | Υ   | η̂ |   |     | •     |       |

` ἐπικαλοῦμαί ce, ἀέναε καὶ ἀγένητε, τὸν ὄντα ἕνα μόνον, τῶν πάντων cυνέχοντα τὴν ὅλην κτίςιν, δν οὐδεὶς ἐπίςταται, δν οἱ θεοὶ προςκυνοῦςιν, οῦ τὸ ὄνομα οὐδὲ θεοὶ δύνανται φθέγγεςθαι. ἔνπνευ- ΧΙΧ 10 10 ςον ἐπαῖξας, θεὲ, παντοκράτωρ, τῷ ὑπό ςε ὄντι, τέλεςόν μοι τὸ Δ πρᾶγμα.

ἐπικαλοῦμαί ce, ὡς ὑπὸ θεῶν ἀρρένων φωνἢ·
ιηω ουε ωηι υεαω ειωυ αοη ουη εωα υηι ωεα οηω ΧΙΧ 15

<sup>1</sup> Die Bedeutung des Spuckens im Aberglauben ist bekannt, vgl. jetzt auch Sittl Geberden der Griechen und Römer S. 120 2 ακρο ποδον Ρ ⟨eic⟩ D 3 ic P 4 αφωτερας P. Der Theurg soll die Beschwörung des großen Namens achtouw so vollbringen, dass er zuerst gegen Osten mit übergeschlagenen Händen a sagt, dann nach Norden die rechte Faust vorstreckend ε, nach Südwesten beide Hände ausstreckend n, nach Süden beide auf den Mund haltend i, auf die Erde spuckend und die Fußspitzen fassend o, in die Luft blickend die Hand auf dem Herzen v, zum Himmel blickend die Hände auf dem Haupte w; das bedeutet auch das folgende Schema. α εε ηηη ιιιι etc. müssen sich folgen, darum mußte statt ηηη rechts oben uu stehen; in P ausserdem απηλίω, βορρα, νοτ. Ein ε, das ganz oben links steht, begann fälschlich schon das nun folgende ἐπικαλοῦμαι. Die Vorschriften dieser theurgischen Operation sind vom größten Interesse und werden einzigen Wert haben für eine Geschichte nicht blos der superstitiösen, sondern überhaupt der sakralen Gestikulation 6 Die Schrift wird immer voller, gröber, größer und flüchtiger 7 TO παντον Ρ 8 ονοι 🗆 🗆 Μκυνουςιν Ρ. θεοί L **CUVEYWYTA** P 10 απέξας  $\bar{\theta}$  λωκρατωρ P  $\bar{\theta} = \theta \epsilon \hat{\epsilon}$ , s. δυναται P, ind. gr. p. 824 Wessely Denkschriften a. a. O. S. 20 12 | P θεῶν L σωνή Verbalform (φωνέω trans. rufen, besonders später, NT)

ιεουαω. ἐπικαλοῦμαί ce, ὡς ὑπὸ θεῶν θηλείων φωνή ιαη εωο ιου εηι ωαεη ιηαιυο ηιαυ εωο ουηε ιαω ωαι εουη υωηι εωα, ἐπικαλοῦμαί ce ὡc οί ἄνεμοι προαγορεύουςιν, ἐπικαλοῦμαί ςε ὡς ὁ δ ἀπηλιώτης.' βλέπων πρὸς τὸν ἀπηλιώτην (λέγε): **XIX 20** α εε ηηη ιιιι 00000 υυυυυυ ωωωωωωω **ἐπικαλοῦμαί ce ὡc ὁ νότος, πρὸς τὸν νότον βλέ**πων λέγε: ι οο υυυ ωωωω ααααα εεεεεε ηηηηηηη ἐπικαλοῦμαί ce ὡc ὁ βορέας, cτὰς βλέπων πρὸς 10 τὸν βορέαν λέγε: ω αα εεε ηηηη ιιιι 000000 υυυυυυυ ΧΙΧ 25 ἐπικαλοῦμαί ce ὡς ὁ λίψ, cτὰς πρὸς τὸν λίβα λέγε η 11 000 υυυυ ωωωωω αααααα εεεεεεε ἐπικαλοῦμαί ce ὡc ἡ τῆ, βλέπων ἐc τὴν τῆν λέγε ε ηη ιιι 0000 υυυυυ ωωωωωω ααααααα 15 ἐπικαλοῦμαί cε ώc ὁ οὐρανός, βλέπων εἰς τὸν ούρανὸν λέγε υ ωω ααα εεεε ηηηηη ιιιιι 0000000 ΧΙΧ 30

α ε ε η η η ιιιι ο ο ο ο ο υ υ υ υ υ ω ω ω ω ω ω ω ω

geschrieben werden, damit man verstehe, wes Inhalts ein Buch wie das I 12 als Έρμοῦ πτέρυξ citirte gewesen ist. Diese Gruppen werden nachher ausdrücklich πτερυγώματα genannt. Ist hier nicht der Ursprung der carmina figurata zu finden? Έρμου πτέρυξ und cφαιρα Δημοκρίτου (PL I 11, 1) sind auch Titel von Technopägnien. Der Inhalt ist natürlich dann ein andrer ('bei Simias in den Erosflügeln lassen sich Spuren orphischer Tendenz nachweisen'), s. Crusius Wochenschr. f. kl. Phil. 1888 S. 1095, Häberlin deutsche Litteraturzeitung 1889 S. 1822. Bemerkenswert ist es auch, dass die Sigla der Papyri für Sonne, Mond und Sterne sich als Scholienzeichen zu den carmina figurata im cod Palatinus wiederfinden, Häberlin a. a. O. 7 νο ή τον νοτο Ρ 8 n Z' P d. h. 9 βορας **P** Π τον βρεα P 11. 12 sind am Schlusse η έπτάκις 11 προς τον λιβα lL προς τας λιβα L der Seite nachgetragen 15 επικαλουμετε P wc  $\odot$  Pις των Ρ

έπικαλοῦμαί cε ὡc ὁ κότμος ο υυ ωωω αααα

τέλες όν μοι τὸ Δ πράγμα ταχύ ἐπικαλοῦμαί του τὸ ὄνομα τὸ μέγιττον ἐν θεοῖς, ὃ ἐὰν εἴπω 5 τέλειον, ἔςται ςειςμός, ὁ ἥλιος ςτήςεται καὶ ἡ **ceλήνη ἔνφοβος ἔςται καὶ ἡ πέτραι καὶ τὰ ὄρη καὶ ΧΙΧ 35** θάλαςτα καὶ οἱ ποταμοὶ καὶ πᾶν ὑγρὸν ὑποπετρωθήςεται, δ κόςμος όλος ςυνχυθήςεται ἐπικαλοῦμαί ςε ιυευο ωαεηιαω αεηαιεηαη ιουωευηιεουαηωηι ωηιιαη XX 1 10 ιωουηαυη υηα ιωιωαι ιωαι ωη εε ου ιωι αω, τὸ μέγα ὄνομα. γενοῦ μοι λύγξ, ἀςτός, ὄφις, φοῖνιξ, XX 5 ζωή, κράτος, ἀνάγκη, εἴδωλα θ΄ αιω ιωυιαωηιω ααουιαααα ειυ ιω ωηιαω αιαωηουεω αιεη ιουε υεια ειοη τι υυ εε ηη ωαωη χεχαμψιμμ χανγαλας XX 10 15 εηιου ιητα ωοησεζ ευωνυμων ζωιωιη ωμυρυρομρομος. ὁ δὲ προάγων β΄ ιαωη ιι υυ εε ηη οαοη τελεῖται ἡλίοις τοῖς γ΄. αὕτη ἡ τελετή τοῦ χρυ**coû πετάλου ἐκλειχομένου τε καὶ ἐπιλεγομένου** XX 15 ιαιαιυοη ιευοω η ωι εοη ωυαεηυωη ωω ο ωωι 20 ωαω εωωη υω, είτα τελειότερον αωευη οαι ιο ηυεωα ουω ωο ειουεωοιυυωυυωι α εε ηηη ιιιι XX 20 οσοσο υυυυυυ ωωωωωωω αω εση εωη ιααηωαηιω, έν τελετή ταῦτα έξάκις λέγεται ςὺν τοῖς πᾶςι. γράφεται δὲ ἐν τῷ χρυςῷ πετάλῳ πρὸς τὸ ἐκλεῖξαι 25 τὰ ζ΄, ἔν τε τῷ ἀργυρῷ τὰ ζ΄ πρὸς τὸ φυλακτήριον οημαω οσο υσι η υυυηι τορκρα θωμμχραλαμηηα XX 25 φατουηγι. τὰ έξης πτερυγώματα ἐπὶ τοῦ χρυςοῦ

<sup>1</sup> косишс Р 3 πραγ Ρ 4 🗇 P δ ἐὰν εἴπω, lateinische Konstruktion: quod si dixero etc. 5 cichoc P o P 6 (P evousoc P қ η πετραι Р ή art. fem. plur. spät- und neugriechisch, ind. gr. p. 821. 8 επικαλουμαι επικαλουμαι am Schluss und Anfang zweier Seiten. 11 🗖 P 16 βιαψη Ρ δεύτερον ιαψη? 14 χεχαμψίνμ 15 εὐωνύμων? λειταις ηλιοις της  $\overline{\eta}$  P τελεταις ήλιακαις L τελείται D τοις  $\eta'$ ? 18 εκλιχομένου P Der Satz geht bis Z. 9: χρυςοῦ ἐκλειχομένου καὶ ἐπιλεγομένου —, είτα τελειότερον —, έν τελετή ταθτα έξάκις λέγεται —. το χρυςω πεταλου Ρ 25 τον φυλκτηρον P, ind. gr. p. 821. 27 πτερυγωματατα Ρ χροισού Ρ

| πετάλου  | ἐπίγραφε | τοῦτο: | αw | ευηοι, | άργυροῦ. |
|----------|----------|--------|----|--------|----------|
| ιοηυεωα. |          |        |    |        |          |

|    | 10.10.000            |                                |                     |        |
|----|----------------------|--------------------------------|---------------------|--------|
|    | αεηιουω              | αεηιουωω                       | αεηιουωουω          | XX 30  |
|    | εηιουωα              | εηιουωωα                       | εηιουωουωα          |        |
| 5  | ηιουωαε              | ηιουωωαε                       | ηιου <b>ω</b> ουωαε |        |
|    | ιουωαεη              | ιουωωαεη                       | ιουωουωαεη          |        |
|    | ουωαεηι              | ουωωαεηι                       | ουωουωαεηι          |        |
|    | υωαεηιο              | υωωαεηιο                       | υωουωαεηιο          | XX 35  |
|    | ωαεηιου              | ωωαεηιου                       | ພουພαεηιου          |        |
| 10 | καὶ τὸν οὐρανὸ       | ον μέγαν ἀέναον ο              | ἄφθαρτον οηω        |        |
|    | αω θουυ οιη ο        | υυ <mark>ηι ορχρα θ</mark> ωωμ | χρα ςεμεςιλαμψα     | XXI 1  |
|    | τουητι δρουςου       | αρ δρουηςρω γνιδ               | α βαταιανα αγ-      |        |
|    | γαςτα αμαςουρ        | ουρ ουα <mark>να απαιςτ</mark> | ου ουανδα ωτι       |        |
|    | <b>c</b> ατραπερκμηφ | αλα Διόνυςε, μάκ               | αρ, Εὔιε, υου υυυ   | XXI 5  |
| 15 | θηνωραιατων υ        | ου ευευευ ουω ζε               | ερθεναθια θαφ θω    |        |
|    | οικρου ωρ αρα        | <b>ξ γω ω ααα εραρ</b>         | ηραυ ιηρ θουθ       |        |
|    | αςηνεναχθω λα        | ρνιβαι αιωω κουφ               | ιω ιςωθωνι παθενι   | XXI 10 |
|    | ιεεενθηρ πανχο       | χιτας ουε τι ςουθ              | παχθεεςθ υεςε-      |        |
|    |                      | Βαυβώ, νοηρ αα                 |                     |        |
| 20 |                      | ι αππαρακεωφ 'Ιά               | **                  |        |
|    |                      | ζαγουρη αρεαμοει               | •                   |        |
|    | •                    | ουνίςταμαί τοι δι              | •                   | XXI 15 |
|    | <del></del>          | •                              | • •                 |        |

<sup>2</sup> αωευμοι P εμοί! L Die beiden Vokalgruppen bilden ein Anagramm αωευηοι ιοηυεωα. 10 wieder kleinere feinere Schrift, wie auch Das Folgende soll kaum noch auf das schon das dritte πτερύγωμα. Blättchen geschrieben werden. Es fehlt etwas oder die τελετή (S. 2 ff.) ist fälschlich zwischen die Beschwörung geraten, die hier weiter fortgesetzt wird. Auf das ἐπικαλοῦμαί ce am Ende von pag. XIX könnte dies folgen sollen und eine ebenfalls mit ἐπικαλοθμαί ce beginnende Partie pag. XX irrtümlich dazwischengeschrieben sein. Am Schluss von pag. XX und Anfang von XXI wiederholt και bis onw; das erste Mal αενναον, das zweite Mal εναον P; XX 1 ⊙ P 11 τυ τεμετιλαμψα ε. S. 52, 12 δρουςουαρ δρουςουαρ Ρ 14 διονυςε ματαρ Ρ Anm. 3. μάκαρ stehende Formel orphischer Hymnen; auch Εὔιε wird er dort gerufen (XXX 4, 8; XLV 1, 7; XLVII 6; LII 1) 18 πανοχεῦτα?, ε. S. 80 u. 25 υεcεμ(α)ιγαων P ist ohne Zweifel der Name des Unterweltsdämons Ύεςεμμιγάδων, der auf Bleitafeln und in den Papyri mehrfach vorkommt, zu PL I p. 790; wie daneben dort immer έρεςχιγαλ, so hier 20 ερεοχιγαλ Ρ 19 Βαυβώ kommt öfter in den Papyri vor PP 2201, 2795, A 439 in κανθαρα steckt κάνθαρε

άρχιςτρατηγού Μιχαήλ. κύριε, δ μέγας άρχάγγελος τοῦ ιεου αη αιω ευαι ιη ιη ιωα ιη ιη αιωεη αιω, διὸ τυνίτταμαι, ὁ μέγας, καὶ ἔχω τε ἐν τῆ καρδία μου αω εη εω ηι αιαη ωη ιω αω εοηε ωηι ααη XXI 20 **5** ωηιω, ώς ὁ θεολόγος 'Ορφεύς παρέδωκεν διὰ τής παραςτιχίδος τής ίδίας οιεηαη ιαω ουεα ςε μετι λαμαηοι υίὸς χολουε αρα αρα χαραρα ηφθιει κηρε ωηευ αιη ωιαι εαη εαη ωεα βορχα XXI 25 βορκαφριξ ριξ ωρζα ζιχ μαρθαι ουθιν λι λι 10 λι λαμ λι λι λι λωου ααααααα ωωωωωωω μουαμεψ, ύγροπερίβολε αηω ωηα ηω α. πνεῦcov έξω, έcω διαπλήρωcov ει αι οαι, έcω προcβαλόμενος μύκηςαι όλολυγμούς δεῦρό μοι, XXI 30 θεών θεέ, αηωηι ηι ιαω αε οι ωτκ έλκυςαι έςω, 15 πληροῦ καμμύων, μύκηςαι, ὅςον δύναςαι, ἔπειτα **στενάξας συριγμώ άνταπόδος. Έρώτυλος ἐν τοῖς** 'Ορφικοῖς' υσηεωαι ωαι υσηε αιυυηεω "Ερεβε, ευα ναρβαρνεζαγεγωη ηχραημ καφναμιας ψιφρι ψαι XXII 1 αρορκιφ καβρακιω βολβαλοχ ςιαιλαςι μαρομαλα 20 μαρμιςαι βιραιθαθι ω. ὁ ἱερὸς δὲ οὕτως μαρχωθ XXII 5 **c**αερμαχωθ ζαλεαγλζαθα βαβαθ βαθααθαβα ιιι ααα οοο ωωω ηηη ωνθηρ ειταβαθος αυμωλαχ. ώς δ' ἐν τῆ πρὸς Ζίνον βαςιλέα προσφωνουμένη 'ἄγιον ὄνομα' ὑπὸ Θφὴ ἱερογραμματέως νεθμομαω ΧΧΙΙ Ιο 25 μαρχαχθα χθαμαρ ζαξθ θαρνμ αχαχ ζαροκαθαρα ως ειαω ουηςιαλωρ τιτη εαη ιαωης ζεαθε ααα ηεου θωβαρραβαυ έν δὲ τοῖς Εὐήνου ἀπομνημονεύμαςιν ΧΧΙΙ 15 δ λέγεις παρά τοῖς Αἰγυπτίοις (καὶ) Cύροις φωνεισθαι χθεθωνι, ώς Ζωροάστρης δ Πέρσης 30 ε ργιςςαρ ψυχιςςαρ. ώς δὲ ἐν τοῖς Πύρρου ἑπτά: XXII 20 αααα εεε ββμωεα αγβιωωω. ώς δὲ Μωϋςῆς ἐν

<sup>2</sup> του θεού? 5 ό θεολόγος wird Orpheus bekanntlich später regelmäßig genannt 6 οιςπαη P οιε ηαη D 12 ιινευςον P πνεύςον L ει αι οαι P 13 ολολυγμος P, ind. gr. p. 821 14 εκκυςαι P έλκυςαι L 15 επιτα P 17 ερεπε P 22 woo www P εἰς τὸ βάθος? 23 προςφωνουμένον P προςφωνουμένη näml. βίβλψ. Das Buch hieß ἄγιον ὄνομα. P 28 δ näml. ὄνομα P καὶ P D, nach is scheint P ausgefallen. 30 Πύρρου P P über P9 s s. S. 166

τή 'Αρχαγγελική' αλδαζαω βαθαμμαχωμ ή βααδαμ αχωρ ριζ ξαη ωκεων πνεδ μεωυψ ψυχ φρωχ XXII 25 φερφρω ιαοθχω. ὡς δὲ ἐν τῷ Νόμῳ διαλύεται άβραΐττι 'Αβραάμ, 'Ιτάκ, 'Ιακώβ αηω ηωα φαη 5 ιεου ιεη ιεο ιαω ιαηι ασεησεεω. ώς δὲ ἐν τῆ ε' XXII 30 τῶν Πτολεμαϊκῶν '"Εν καὶ τὸ Πᾶν' ἐπιγραφομένη XXIII 1 Παναρέτω βίβλω, (ή) περιέχει γέννητιν πνεύματος πυρός καὶ ςκότους κύριος αἰῶνος, ὁ πάντα κτίςας, θεὸς μόνος, ἄφθεγκτος θορο κομφουθ XXIII 5 10 ψονναν νέβου ητι τατ ταθιν θακολ coouc ολουκέ **coλβοcεφηθ βορκα βορκα φριγξ ριξω ζαδιχ** αμαρχθα ιουχωριν λι λι λαμλαμ ααααααα ιιιιιι **ωωωωωωω εμαχηηη ναχ λι λι λι λαμ χενη λι** XXIII 10 λι λι λωου αηω ωαη ιωα ωωω ηηη ύγροπερίβολε 15 μοθραηειαούω αούε θοπτοχ α ωω υυυ οσόο ιιιι ηηηηηηη εεεεε αμουνι ααααωηιηι ανοχαιιω ωηι ορτονγουρ ωηαι ειαι ωηαι ωηοι ααηι οοω ηιιου XXIII 15 ηωηεαε θαθιερ θαινον, ἄκουε, μέγας, μέγας Αἰών, θεέ, ρςαιων, καὶ τὸ μέγα ὄνομα τὸ ἐν Ἱερο-20 ςολύμαις, ἐν ῷ τὸ ὕδωρ ἐκφέρουςιν, ὅταν μὴ ἐνῆν **c**ερά αχμη ιεωη ιεηωιαραββαο υχραβαωα ποίει XIII 20 τὸ Δ πράγμα, ὄνομα ἄφθεγκτον μεγάλου θεοῦ. λαβών χρυς ην λεπίδα η άργυρην χάρας ς άδαμαντίνψ λίθψ τοὺς ὑποκειμένους χαρακτῆρας τοὺς 25 ἀφθέγκτους, ὁ δὲ χαράςςων αὐτὰ ἔςτω καθαρὸς XXIII 25 ἀπὸ πάςης ἀκαθαρςίας ἐςτεμμένος τὰς ἐθείρας τῷ ἀκμάζοντι cτεφάνψ ἄμα ἐπιθύων λίβανον. γραφέτω δὲ τὴν λύςιν αὐτοῦ ὀπίςω τοῦ πετάλου, εἶτα λαβών αὐτὸ κεχαραγμένον βάλε αὐτὸ εἰς γλωςςό-30 κομον καθαρόν καὶ θὲς ἐπὶ τριπόδου καθαροῦ XXIII 30

<sup>1 &#</sup>x27;Ιαλδαβαώθ? 6 πτολμαϊκων Ρ ἐπιγραφομενον P Zu dem Titel vgl. meine Bemerkung zu PLI p. 754 7 (ħ) D 8 ακοτος P 18 αβουο P 21 ceραι P cipŵ L, es ist aber offenbar das hebräische Wort סָרָה Kessel; Name einer Cisterne 2. Sam. 3, 26 zu δταν -- ἐνῆν s. ind. 22 🗇 P Π P θεο0 D 24 χαλακτηρας P, vgl. G. Meyer gr. p. 826 gr. Gr. 2 § 301. χαρακτήρας L 25 αὐτά, gedacht γράμματα αὐτούς L 26 χειρας Ρ έθείρας D 28 οπιτου Ρ 29 κλοςοκομον Ρ γλωςςόκομον L 30 τριπόδιου (τριποδίου) von τριπόδι (neugriech.) θακαθαρου Ρ

περιβεβλημένου όθονίψι κόςμει δὲ καὶ παράθεςιν **ετροβίλων, ἄρτων καβόνιον, τραγημάτων, ἄνθεων** καιρικών, οίνον άθάλας τον Αίγύπτιον. είτα λαβών XXIV 1 μέν γάλα, οίνον, ύδωρ έν καινώ άγγείω άμα ςπένδε 5 λιβανωτίζων καὶ παρακείςθω λύχνος καθαρὸς ροδίνου μεςτός καὶ λέγε: 'ἐπικαλοῦμαι τὸν ἐν τῷ XXIV 5 οὐρανῷ μέτιςτον θεόν, κύριον ἰςχυρόν, μεταςθενῆ ιαω ουω ι ω αιω ουω οωη. τέλει τέ μοι, κύριε, τὸν μέγαν κύριον ἄφθεγκτον χαρακτήρα, ἵνα αὐτὸν ΧΧΙΥ 10 10 ἔχω καὶ ἀκίνδυνος καὶ ἀνίκητος καὶ ἀκαταμάχητος παραμένω, έγὼ ὁ Δ.' πειρῶ δὲ καταςκευάζειν αὐτὸν οὔτης ἐν ἀνατολῆ καὶ τυναπτούτης ἀγαθο- ΧΧΙΥ 15 ποιψ άςτέρι ἢ Διὶ ἢ ᾿Αφροδίτη καὶ ἐπιμαρτυροῦντος μηδενός κακοποιού, Κρόνου ή Αρεως. βέλτιον 15 δὲ ποιεῖν ἐὰν ένὸς τῶν τ΄ ἀςτέρων τῶν ἀγαθο-XXIV 20 ποιών ὄντων ἐν ἰδίω οἴκω τὴν ςυναφὴν ἐπιλαμβανομένης τής ςελήνης ἢ διαμαρτυρούςης ἢ κατὰ διάμετρον ἐν ἀνατολή ὄντος καὶ τοῦ ἀςτέρος. ἔςται ΧΧΙΥ 25 γάρ τοι πρακτική πράξις μή ὀνόματος τὴν ἐπίλυςιν 20 αὐτοῦ διαφωνής, εἰ μή ςεαυτοῦ ἀναίτιος ἔςη, άλλὰ ἐν cεαυτῷ ἔχε. εἰςὶν δὲ αὐτοῦ αἱ χρεῖαι ΧΧΙΥ 30 όταν ύποτάξης φόβον ἢ ὀργήν, λαβὼν φύλλον δάφνης ἐπίγραψον τὸν χαρακτῆρα, ὥς ἐςτιν, καὶ δείξας τῷ ἡλίῳ λέγε 'ἐπικαλοῦμαί ce, τὸν XXV 1 25 ἐν τῷ οὐρανῷ μέγαν θεόν, κύριον, μεγαςθενή ιαω ουω ιω αιω ουω οων, διαφύλαξόν με ἀπὸ παντὸς φόβου, ἀπὸ παντὸς κινδύνου τοῦ ἐνεςτῶτός μοι XXV 5 έν τη τήμερον ήμέρα, έν τη άρτι ώρα.' ταῦτα εἴπας γ΄ ἔκλειξον τὸ φύλλον καὶ ἔχε μετὰ cεαυτοῦ

<sup>2</sup> ςτροβειλων Ρ χαβωνιων Ρ καβόνιον L κάβος 1 παράθες L (z. B. Geopon. Sept.) hebr. Σρ ist ein Getreidemaß = griech. χοῖνιξ. 3 αθαλλαςςον Ρ 4 αγγιω P 7 ⊙ P = οὐρανῷ τρακηματων Ρ 12 ούςης έν άνατολή scil, τής ce-8 owv P own D λήνης 13 αφροδειτη  $\mathbf{P}$  14 ηαρεωτηαρεωτ  $\mathbf{P}$  15 ποιει  $\mathbf{P}$  έάν = άν 17 )) P еукатаєукатаон біанетроуєу ауатодноутос каі той \* P19 ονοματην Ρ ονόματος την L 20 δραφωνης lL 21 cαυτου το αραιτιος P ςεαυτόν αἰτιάςη L 22 υποταςης P 23 ωεςτιν P δς εςτιν L24 το 💋 P · 25 τω εν τω 💿 μεγαν 📋 P - 27 zu der Bedeutung von φόβος siehe S. 89 f. 29 εκλιξον P

τὸ πέταλον, ἐὰν διαχειρῶν, ἐπὶ τῆ χειρί. ἡ **XXV 10** δὲ ἐπίλυτις ἡ εἰς τὸ ὀπίτω γραφομένη παιθ φθα φοωζα, Μωϋςέως ἀπόκρυφος ζεληνιακή. Οινελβιου χνουβουηρ ακρομβους ουραοι ουηραι XXV 15 5 αφωροκι ανοχ βωρινθ μαμι κουρφ αει αει ηαει ειεειη τεθουρ ουρουηρ μεχρουρ χου ταιςεχρηζη εχριγξ μαμια ουρφ, γυναικόμορφε θεά, δεςπότι **C**ελήνη, ποίηςον τὸ **Δ** πρᾶγμα· ἄνοιξις· λαβὼν **XXV 20** όμφαλὸν κορκοδείλου ἄρςενος, ποταμογείτονος 10 λέγει, καὶ ψὸν κανθάρου (καὶ) κυνοκεφάλου καρδίαν, ζμύρναν λέγει καὶ κρίνινον μύρον ἔνβαλε είς άγγεῖον καλάϊνον, καὶ ὅταν θέλης ἀνοῖξαι, πρόςαγε τή θύρα τὸν ὀμφαλὸν λέγων. 'νη θααμ XXV 25 θολαχ θεχεμβαορ θεαγον πεντα θεςχι βωτι, ἐν τῷ 15 βυθώ τὴν δύναμιν ἔχουςαν, ἵνα εὖοδον ἄρτι μοι είη, ὅτι λέγω coι cαυαμβοχ μερα χεοζαφ ωccαλα XXV 30 βυμβηλ πουο τουθω οιρηρει αρνοχ.' ἐὰν εἰδή, φώνηςαι. Μωϋςέως ἀπόκρυφος ή δεκάτη.

<sup>1</sup> An der Seite stehen im Papyrus rätselbafte Striche und sinnlose magische Zeichen. 3 μοϋτης P 7 γυναικονορφ lL 8 (P ανυξις P 9 Über solche mystische und wirkliche Pflanzennamen nebeneinander s. zu PLI p. 786 sqq.; in dem Pflanzenlexikon PLI 12, 17 ff. sind gerade so wie hier mehrmals die wirklichen Namen mit λέγει (nach einem andern Buche) zugefügt. Danach musste die Stelle interpungirt werden; ποταμογείτων ist Name einer Wasserpflanze Dioscor. IV 101, Aelian. n. a. VI 46 u. ö. 10 καρδίαν steht in P hinter λεγει, es ist in die obere Reihe versprengt, vor κρίνινον ist κ ausgefallen αυρον P ἄνθος L μύρον D (vgl. z. B. Pol. XXXI 4, 2). 10 ψὸν κανθάρου und κυνοκεφάλου καρδία sind die magischen Namen für ζμύρνα und κρίνινον μύρον 12 αγγιον Ρ καλάϊνον 8. PP 56 (ἀγγείψ), 752 (βώςιον), 1091 (λύχνον), Α 215 (ςκευάριον), ανυξαι Ρ 15 εμοι ιν ευοδον αρτιμοιειη Ρ 18 φωνήςαι L μοϋςεως μούςεως Ρ δεκατη lL; mir war es nicht möglich, die ganz flüchtigen Buchstaben sicher zu lesen; freilich können sie kaum anders gedeutet werden.

# Deutsch-lateinisches Register.

Die Zahlen hinter dem Komma bezeichnen die Anmerkungen, bei den Seiten des Textes die Zeilen desselben, bezw. die Bemerkungen des Apparats. Die Namen des Papyrustextes finden sich im deutsch-lateinischen Register.

Abraam 161; 197, 14; 203, 4.
Ägyptisches 31 ff.; ägyptischer Zauber 155, 1.
Aion, Bilder desselben 53.
Akrosticha, orphische 165.
Alphabetarien zum Zauber 165, 2.
Amulete 151.
Anagramm 201, 2.
Anordnung des Papyrustextes 156 f.
Antipater von Tarsos über den pythischen Drachen 82.
Apep, Schlange 100.
Aphrodite, Planet, 171, 2; 204, 13.
Apollon 179, 16, 18.

Baum bei Pherekydes 99.
Berosos 44.
Bilder des sog. Aion 53.
Blätter vom Schicksalsbaum 98, 2.
Blasen im Zauber 141.
Briefform der Papyri 161; bei Gnostikern, Orphikern 162.

Apophis, Apyphis, Schlange 189, 12. Ares, Planet 171, 1; 204, 14.

Astraia 108ff.

Astrologische Mystik 43.

Charos 95. Christengemeinden, älteste, 153. Chronos bei Orphikern 77. Cyprian, seine confessio 116. Dämonenbeschwörung 139, 141.

Dämonennamen 141.

Dike 96; 101; Dike Astraia 108.

Dionysos 201, 14.

Doxologische Psalmodieen 70.

Drachenkampf, Mythen 111 ff., bei Ägyptern 111, Babyloniern und Assyrern 112, Griechen 112 ff., des Apollo 115 ff., in den Theogonieen 113, bei Gnostikern 113, des Michael und St. Georg 122 ff.

Eid in den Mysterien 162, 3; Eide der Essener 144; 147. Ekstase bei Gnostikern 104. Elagabal 103. Eleazar, Zanberer 152. Elemente bei Philo, Orphikern, Ophiten 59; im Mithrasdienst 60; Götter derselben 57 f. Emanationsform 21 f. Empedokles 60; 127, 3. Engelnamen der Essener 145; 147. Enneas der Agypter 33, 37 f. Ephesus 121. Epibeches 138. Epimenides, Theogonie unter seinem Namen 130, 1. Erotylos, Verfasser von Orphika 165;

202, 16.

Essener 143 ff.
Euenos, Verfasser von ἀπομνημονεύματα 166; 202, 27.
Euphranor, Erzgruppe desselben 121.
Euphrates 85.
Eupolemos 143.

Feuchte, Schöpfung desselben 56f. Feuer in der Unterwelt 85f.; des jüdischen Brandopferaltars 147. Feuergott 48 ff.; Bilder desselben 53 f.

Form der Zauberbücher 161. Fortpflanzung der Zauberkunst 163.

Geheimhaltung der Zauberkunst 162; der Mysterien 163. Gehenna 36. Gemmen, gnostische, 110; 151; mit

Drachenkampfdarstellung 124. Georg, Drachentöter 123 ff. Georgos, Gott des Feldbaus und der Fruchtbarkeit 124.

Gestikulation, sakrale 198, 4. Gnosis in den Zauberbüchern 148. Gnostiker, Entwicklung 148 f.; Herkunft 151; Organisation 153; Theogonieen derselben 133; Verhältnis zu den Orphikern 132; 134; 148 ff.

Hebräische Zanberei 141. Helios 171, 2; Vater der Götter 54f. Hellanikos, Verfasser einer Theogonie 181.

Hermetische Bücher 134 f. Hesiod 131.

Hermes 170, 7; 171, 3; als Diebesfänger 63; Noûc 62 ff., 71 ff.; als Sonnen- und Weltgott 64 f., 66; bei den Naassenern 66, H. Logios bei denselben 71; H. έρμηνεύς 72; H. Kyllenios bei den Naassenern 71; H. mit Moira im Streit 75; als Seelenführer bei den Orphikern 65; als Gott der Totenbeschwörung 66; in der pseudoepigraphen Litteratur 70, Verfasser eines Buches Πτέρυξ 165. Horus 38; gegen den Drachen 111; gegen Typhon 122. Hundskopfaffe 32 f. Hymnus der Essener 138 ff.; Hymnen der Therapeuten 146 f.

Jahreszeiten, ägyptische 174, 1 f.

Jakob 197, 14; 203, 4.

Jerusalem 203, 20; bei den Essenern 147.

Inhalt des Papyrustextes 157 f.

Interpunktionszeichen in der Papyrushs. 5, 8; 11, 1; 119, 25.

Joch der Schicksalsgöttin 109 f.

Johannes, der Apokalyptiker 121.

Isaak 197, 14; 203, 4.

Julia Domna 103.

Kabbala 161. Katharer 145.

Kosmogonische Spekulationen 2; in den Auffassungen der Stoiker 85; der Orphiker 126 ff.; der Gnostiker 133 ff.; der hermetischen Bücher 134; Kosmogonie in einem ptolemäischen Buche 166.

Krokodil gegen Horus 122, gegen Michael 123.

Kronos bei den Orphikern 76; =
Chronos 81; als Ταρταρούχος 76;
gleichgesetzt mit dem Meere 29;
78; 80,2; bei den Peraten 78;
als feindseliges Gestirn 78; 204, 14.
Kultgemeinden 2; 136 ff.; 148 ff.

Lachen, Schöpfung durch dasselbe 24; 28; 29.

Leto 116 ff.

Lichtbaum 96 f.; 98, 2.

Lichtjungfrau 101 ff.; 107; 108 f. Lichtquell 97.

Löwe — Sonne 52 f.; L. bei der Mondgöttin 102, 3.

Löwenwespen 192, 7. Lotos 100.

Manetho 171, 7. Mannweibliche Gestalten 79. Maria, Himmelskönigin 103 f.; μυρία 104. Michael 119; 122 f.; 125 f.; ὀφιόμορφος 126; άρχιςτρατηγός 202, 1. Mithras als Ochsendieb 106, 1. Mithrasmysterien 106. Modulation der Vokale 43. Moira, Moirai 93 ff.; bei Gnostikern 74; als reitende Todesgöttin 95; streitend mit Hermes 75; mit ζυγόν 108 ff. Moiren der Neugriechen 104. Mondgöttin 81 ff.; 101 ff.; 104. Moses 169, 2, 9; 171, 5; 173, 14; 193, 17; 202, 31; 205, 3; 205, 18; in pseudepigrapher Litteratur 70f.; 155; 8. Buch 155 f.; 10. Buch 155; bei den Essenern 145, den Therapeuten 147. Mühlenlied beim Zauber 79 f. Münzen mit Pallor und Pavor 92, 5;

Nelumbium 100. Neuplatoniker 135. Nilpferd bei den Ägyptern 192, 5. Noten, Vokale und Planeten 42 f.

der fliehenden Leto 121.

mit Nemesis, Dike 109; 110, 1;

mit Apollo und Pytho 115; mit

Ochos 202, 23.

Ode an die Sophia 106 f.

Ogdoas der Ägypter 33; der Orphiker 46.

Orpheus 127; 129; 150; 202, 5; orphische Hymnen 85, 1; orphische Schriften 1; 127; Theogonieen 126 ff.; Verhältnis zu den gnostischen 132; Verfasser der Παρα

CTURIO 165.

Orphika des Erotylos 165; 202, 17.

Ophiten 28; 149.

Orion 123.

Orthographisches im Papyrustext 163 f. Osiris. Totenrichter 34: mit der

Osiris, Totenrichter 34; mit der Wage 110, 2.

Pachrates, Zauberer, von Hadrian besoldet 152.

Pallor u. Pavor 92, 5.

Pantheistische Doxologieen 165, 1. Pech in der Hölle; sakraler und magischer Gebrauch 36, 2.

Peraten, Lehre vom Kronos 78. Persische Theogonie 136.

Pherekydes, Theogonie unter seinem Namen 130, 1; der geflügelte Eichbaum des Ph. 99.

Philo quod omn. pr. lib. 143, 5; de vit. contempl., Echtheit 143, 5.

Philo von Byblos, Kosmogonieen 73 f. Phobos 86 f.; φόβος του θεου 87; bei Homer 88; auf Denkmälern 88; der Gott 91; Opfer an Ph. 92; Tempel des Ph. 92; zu den Römern 92, 5.

Phönix (bennu), Kult in Heliopolis 100.

Pibeches 138.

Planeten bei den Griechen 40 ff.; Planetengeister der Ophiten 45. Poimandres des Hermes 86.

Protogonos 132.

Ptolemäisches Buch Πανάρετος oder εν καὶ Παν 166; 203, 6.

Pyrrus, mystischer Schriftsteller 166; 202, 30.

Pythagoras 127, 3; Pythagoreisches bei den Essenern 144; Pythagorasbücher 166, 1.

Pythischer Drache 111ff.; Orakelhalter in Delphi 114; stoische Auffassung 82.

Pythischer Nomos 115 f. Pythonici spiritus 115.

Recensionen, verschiedene des Papyrustextes 2; 16; 155 f. Relief des Drachenkampfs 112; des Horus-St. Georg 124. remit, ret, rimu, rome, ägyptisch 30.

Ritus, Musikalisches zur Geschichte des religiösen R. 42 f.; Herkunft magischer Riten 157, 2 f.

Salomo, Zauberer, 141 f. Salomonssiegel 142.

Sanchuniathon 73.

Sarkophagdarstellungen, altchristliche, 150, 2.

Schicksalsbaum 97 ff.; 98, 2.

Schlange bei den Ägyptern 38; Gegenstand der Verehrung 113 f.; S. bei den Griechen 114.

Schlangendarstellungen 150.

Schlangenfütterung 150.

Schlangenköpfe der Tychai 105.

Schlangenkult der Ophiten 149; der Orphiker 149 f.

Seele, Schöpfung derselben 82.

Siebenzahl, Planeten, Wochentage u. s. w. 22; 24; 41; Siebenzahl bei Orphikern 46; sieben Titanen bei den Orphikern 107; sieben Planeten, Listen 41; bei Orphikern 44; Gnostikern 45; 47; sieben Planeten und sieben Pflanzen 157.

Simias 199, 6.

Sonnenbarke der Agypter 32. Sonnengott im spät. Altertum 55 f.

Sperber 32.

Sprache der Papyri 163 f.

Spucken im Aberglauben 197, 23.

Stoiker, Einfluss derselben auf spätere Mystik 83 ff.

Stoiker, Lehre derselben vom Feuer

Strahlenkranz des Feuergottes 50.

Thanatos 95.

Theogonieen des Orpheus 126 ff.;

des Epimenides, des Pherekydes 130, 1; rhapsodische 131; Gnostiker 132 ff.; der hermetischen Bücher 134, der Neuplatoniker 135.

Therapeuten 145 ff.

That in pseudepigraphischer Litteratur 70.

Thphe ίερογραμματεύς 202, 24.

Tiefe, Gott der T. 56 f.

Todesreiten der Apokalypse 95.

Tränen, Schöpfung durch T. 24 ff.; 28; 29.

Tyche 94; 102.

Tychai 105.

Typhon 112; 113.

Urania, Dea U. von Karthago 103.

Valentin, seine Weltschöpfungslehre 26; beinahe Bischof von Rom 86; Einwirkung auf hermetische Bücher 134, 2.

Vokale, sieben, 22.

Wage, Sternbild, der Dike Astraia 108 f.; 110 f.

Weisse Frau 102, 5.

Zauberei, ägyptische 155, 1; althebräische 141; in dionysischorphischen Kulten 148, 2; bei Essenern und Therapeuten 145; ursprüngliche Form der Zauberrede 136, 1.

Zeit der orphischen Theogonieen 132; der Kosmogonie des Papyrus 28; der Papyrushs. 154 f.

Zeus Georgos 123.

Zeus, Planet, 171, 1; 204, 13.

Zoroaster 202, 29.

Zwölf διάκονοι der Lichtjungfrau 104; Brautführer der Sophia 107.

# Griechisches Register.

'Αβραςάξ 46. άβρωχ 89, 1. άγλαόμορφος άγλαομορφούμενος, 4, 16. άγνῶς (άπλῶς) 158; 193, 13. αίγυπτιςτί 34, 1. ἄλλως, Variantenbezeichnung 16, 2. άμίαντος 191, 5. άνάγκην ἐπιθεῖναι, ζυγὸν ἀνάγκης 109. ἀναδύω Bedeutung 178, 10. ἀναξυρίδες des Mithras 105. 'Αναπαυόμενος, Quell in Dodona 97. άνοχ 39, 1. ἀπαθανατιςμός 104 f., 152. άπλῶc 193, 13. άραί 34, 2. 'Αρχαγγελική, Titel eines Mosesbuchs, 71. ἄςτερου 174, 12. ἄτερ 175, 15. άφέω, άφίω 169, 12. άχεβυκρωμ 39, 1. άχνοῦχος 193, 2.

βαϊεγένητος 49, 6. βάϊς 189, 12. βαλλαθά 191, 18. βᾶρις 32, 1. βαςίλεια, Mondgöttin, 81; 101. Βαυβώ 148, 2; 201, 19. βεελςαμης 73. βιεβετνεηςι 191, 17. Βλέψος 91. Γενεά 73. Γέννα 72 ff. γέννα πυρός 36, 147. Γενναΐος 73, 1. Γεργεςαΐος 139, 141. γίγαντες 143. γνωςτικοί, Magier, 148.

δεκάπληγος 139. δένδρεον ύψιπέτηλον 98. διαυγέω 7, 10. διεώματος 48, 4. δράκων, Bezeichnung der Sonne 52.

ἐάν = ἄν 139; 141; 170, 16.
Εἰμαρμένη bei den jüdischen Sekten 144, 3.
ἐκπύρωσις 113, 7.
ἐνείπω 196, 17.
ἐννεάμορφος 33.
ἐπάναγκος 173, 4.
ἐπικάρςιον 188, 19.
ἐπίχυνε 170, 14.
ἔργα καὶ ἡμέραι der Orphiker 127.
Εὔιε 201, 14.

Ζάς 130, 1. Ζμύρνα als Göttin 73, 6. ζυγόν 108 ff. ζωρτόνος 49, 6.

ή art. fem. plur. 200, 5. Ήλιαία 96. ήχος, ό und τὸ 7,15. Θεττάλη 148, 2. θίατοι der Essener 145; der Gnostiker, der Christen 153.

'Ιαλδαβαΐμ, 'Ιαλδαβαώθ 6; 46. 'Ιάω 22. 'Ιεβουςαΐος 139. ἱερογλυφιςτί 34, 1. ἵλεως in sakralen Formeln 80.

καγχάζω, κακχάζω, καχάζω 7, 13. καθαροί 137; 145; 145, 2. κάνθαρος 32,6. κήρες 89. Kλείc, Titel eines Mosesbuchs, 71; 161; 171, 5; 172, 7; 7, 17; 173, 4, 14; 175, 21; 194, 2. κλυτόπωλος "Αιδης 95. κομαςτήριον 195, 17. κόρη κόςμου auf einer Münze 110, 1. Κοςκώ 148, 2. κράγος, κράζω, sakral gebraucht, 178, 6. κρύβε 162; 194, 21. κύαμος Αίγύπτιος 100; 171, 6. κυνοκεφαλιςτί 34, 1.

λαιλαφέτης 193, 2. λάτρις 25, 5. λόγος, Schöpfung durch den λ., 21 f. λυχνομαντεία 101. λωτομήτρα 138.

μαινόλις 79, 10. μάκαρ 201, 14. μακαρίτις 187, 16. μαντεία Κρονική 79 f. μάςτιγες Αἰγύπτιοι 138. μαχαιριν 170, 17; 179, 5. Μοίραι 196, 6. μοιρικός 178, 15. Μονάς 47; 169, 2; 187, 12; 193, 14. Μούςαι 196, 10. Μυρία 104, 1. Nóµoc des Moses 166.

\*Ονειρος 64, 1. ὀρνεογλυφιςτί 34, 1. ὅςιοι, Name der Orphiker, 145, 2; der Essener 145; ὅςιοι ἀδελφοί, ὅςιαι ἀδελφαί 148. \*Όςοροννοφρις 68. ὀχεύω 25, 4.

παιδόλις 79, 10. Πανάρετος, Ptolemäusbuch, 166. παράδειτος bei den Essenern 147. Παραςτιχίς des Orpheus 165; 202, 6. παρθένος φωτός 101 f. Πατικράτεια 92, 4. περιςςως, περιςςότερον 170, 4. πιάςαι 63, 1. πικρία του θεου 62, 4. ποππυςμός 22. ποταμογείτων 205, 9. πρό, besondere Struktur, 172, 3. πτερυγώματα 199, 6. Πτέρυξ, Titel eines Hermesbuchs, 165; 170, 8; Form desselben 199, 6. πυθομένου cou - εύχαρίςτει, Konstruktion 186, 11. πύρινος θεός 54. Πυριφλεγέθων 35.

ρικνοῦν, obscöne Bedeutung, 188, 1. ρομφαία 95, 4.

cάθη 80.

Cεληνιακή, Titel eines Mosesbuchs, 71; 205, 8.

cερά 203, 21.

cτοιχείον, Bedeutungsentwickelung, 60 f.; cτοιχεία, als Götter, 61 f.; cτοιχείο ngr. 62.

cτόμαχος 197, 23.

Cτύξ 196, 19.

cυριγμός 23 f.

cυρίζω 116 f.

cφηκαλέοντες 192, 7.

τελεοῦςθαι 172, 7. τετάρτιος 51, 1. τιμωριῶν, ὁ ἐπὶ τῶν, 34 f. Τύχαι 196, 5.

Υετεμμιγάδων, Unterweltsdämon, 201, 18. ὑττέρα 58, 3.

φαινόλις 79, 10. Φερεςαΐος 139; 141. Φθόνος 171, 13. φόβοι, Bedeutung, 89 f. φυτικοί 41, 2. φωνή Gottes 21 f.

χερουβίν 189, 1. χουοπλάςτης 139. χρεῖαι 136; 160.

'Ωχος 166.

# Stellenregister.

| Apokalyps. Joh. I 21                             | 44, 3        | Hippolyt. V 20              | 150    |
|--------------------------------------------------|--------------|-----------------------------|--------|
| VII V                                            | 118 ff.      | ,, VI 9                     | 98     |
| Act. apost. IV 24                                | 70           | ,,                          | ; 87   |
| VIV 10                                           | -72          | Hygin. fab. 140             | 117 f. |
| " VVI 16                                         | 115          | • 0                         |        |
| Aelian. var. hist. II 14                         | 99           | Jesai. XI 2                 | 44, 3  |
| Apul. Metam. XI 2 u. 5                           | 103          | " LXVI 16 u. 24             | 36     |
| Arat. Phain. v. 89 schol.                        | 109          | Inschriften IGA 515 Röhl    |        |
| 1140. 1144 00 2010                               |              | = IGSI 268 Kaibel           | 92     |
| χρηςμοί τῶν Ἑλλ. θεῶν S. 116                     |              | IGSI 2413,8 Kaibel          | 89     |
| Nr. 61 (ed. Buresch) 131,2                       | ; 162,1      | Inschr. von Magnesia a. M,  | 440.0  |
|                                                  |              | Mitth. d. ath. Inst. XV 330 | 148, 2 |
| Daniel IV 6 (Sept.)                              | 98           | Mysterieninschr. v. An-     | 4.50   |
| Demetr. περί έρμην. 71                           | 42           | dania                       | 159    |
| Dio Cass. XXXVIII 18                             | 41           | Foucart assoc. rel. p. 219  | 450    |
| Eninhan VVVVII s                                 | 150          | Nr. 38                      | 158    |
| Epiphan. XXXVII 5<br>Eupolemos bei Euseb. praep. | 190          | ClL VII 759                 | 111    |
|                                                  | 143          | Ioseph. archaeol. VIII 2, 5 | 142    |
| ev. IX 17, 18                                    |              | Irenaeus I 17               | 267    |
| Euripid. fragm. 472 N <sup>2</sup>               | 128, 1<br>96 | Iudae epist. v. 9           | 122    |
| ,, ,,                                            | 50<br>52     | Lucian. de saltat. 25       | 116    |
| Exodus XIII                                      | 141          | ,, dial. mar. 10            | 117, 5 |
| Exodus Alli                                      | 141          | " Philopseud. 42            | 161    |
| Genesis XXXI 42, 53                              | 88           | Macrob. sat. I 17, 50       | 82     |
| •                                                |              | Manilius IV 545             | 109, 5 |
| Herm. Trism. Poimandr. XIII                      | 67           | Marci evang. IX 49          | 36     |
| " " XXVII, XXVIII                                | 134, 2       | Matthaei evang. XIII 43     | 96, 9  |
| Bei Stob. ecl. I p. 77, 15 f.                    | 44, 5        | VVIV A1                     | 36, 2  |
| Κόρη κόςμου bei Stob. ecl.                       |              | Mesomedes hymn. Nemes. u.   | 00, 2  |
| I p. 385, 12 ff.                                 | 61           | 10, 13                      | 110    |
| p. 388, 13                                       | 31           | Moschion. fragm. Stob. ecl. | 110    |
| p. 393, 15                                       | 87           | I p. 70, 1                  | 109    |
| Herodot. I 132                                   | 136          | <u>.</u> ,                  | 100    |
| Hesiod theog. 820 ff.                            | 112          | Orph. fragm. 5, 6 Abel      | 127    |
| Hippolyt. V 16                                   | 78           | ,, ,, 39 ,,                 | 77     |

| Orph. fragm. 50 Abel             | 77      | Pistis Sophia p. 245         | 98     |
|----------------------------------|---------|------------------------------|--------|
| ,, ,, 94 ,,                      | 107     | ,, ,, ,, 295                 | 101    |
| ,, ,, 162 ,,                     | 23      | ,, ,, ,, 317, 332            | 113    |
| ,, ,, 170 ,,                     | 22      | ,, ,, ,, 345                 | 98     |
| ,, ,, 224 ,,                     | 65      | ,, ,, ,, 373                 | 113    |
| ,, ,, 229 ,,                     | 59, 6   | Plato Cratyl. p. 402 B       |        |
| ,, ,, 236 ,,                     | 28      | (orph. fr.)                  | 128    |
| **                               | 102     | "Phileb. p. 66 C (orph. fr.) | 128    |
| ,, ,, 280 ,,                     | 58      | "Republ. p. 364 E 1;         | 129    |
| Orph. Hymn. III 14 Abel          | 89      | p. 617                       | 102    |
| " " VIII 10 "                    | 24      | Sympos. p. 218B              | 127    |
| ", " XI 7 "                      | 89      | Timaeus p. 40 D (orph. fr.)  | 128    |
| " " XXXVII 7 "                   | 89      | Plutarch. Alex. 31           | 91     |
| " " XXXIX 3 "                    | 89      | " Cleom. 8                   | 92     |
| " " LIX 2 ff. "                  | 98      | ,, Thes. 27                  | 92     |
| " " LIX 11 ff. "                 | 95      | " de mul. <b>vi</b> rt. 18   | 91     |
| " " LXI 5 "                      | 110     | Polyaen. strateg. VIII 37    | 91     |
| " " LXII 2 ff. "                 | 101     | Psalm. II 9 (Sept.)          | 119, 1 |
| " " LXIII 5 f. "                 | 110     | " XCI 6                      | 90     |
| " " LXIX 11 "                    | 111     | " Cl <b>V 2</b>              | 99     |
| ", " LXX 6 ",                    | 111     | Regum I 5, 12                | 141 f. |
| Pauli epist. ad Gal. IV 3,8,9    | 61      | Cont Francis all mosts IV    |        |
| " " " Coloss. Il 8,20            | 62      | Sext. Empir. adv. math. IX   |        |
| Pausan. II 7                     | 89      | 186 - Meineke FCG IV         | 0.4    |
| " V 19                           | 88      | p. 688                       | 91     |
| Philode vit. contempl. p.893 ff. | 146 ff. | Sophia Salom. III 7          | 96, 9  |
| Philodem. περί εὐcεβ. 35, 21     |         | Tertull, de anim, 28         | 115    |
| Gomp.                            | 91      | Tragikerfragm. Stob. ecl. p. |        |
| Philodem. περί εὐςεβ. 46, 1      |         | 61, 48 <sup>b</sup>          | 96     |
| Gomp.                            | 113, 3  | - ,                          |        |
| Pistis Sophia p. 30              | 151     | Valentin bei Clem. Alex.     |        |
| ,, ,, ,, 194                     | 101     | Strom. IV 13, 91             | 134, 2 |

#### Register der edirten Stücke der Pariser und Londoner Zauberpapyri.<sup>1</sup>)

| Papyr. Par   | ris. 487—527    | 57     | Papyr.          | Paris.  | 159  | 6-1615          | 24 f. |
|--------------|-----------------|--------|-----------------|---------|------|-----------------|-------|
| <b>,,</b> ,, | 556 - 562       | 23     | ,,              | "       | 211  | 2-2117          | 53    |
| ,, ,,        | 565             | 23     | ,,              | "       | 213  | 2-2139          | 53, 1 |
| ,, ,,        | 573 - 582       | 23     | ,,              | 12      | 276  | 8-2772          | 123   |
| " "          | 588 - 603       | 48 f.  | "               | ,,      | 300  | 9-3085          |       |
| . 19 19      | <b>644</b> —648 | 104, 8 | (Essenerhymnus) |         |      |                 | 138   |
| " "          | 662 - 668       | 105    | Papyr.          | Paris.  | 308  | 6-3124          | 79 f. |
| ,, ,,        | 673 - 677       | 105    | Pap. Br         | ritann. | XLV. | I 110—118       | 68    |
| " "          | 678 - 687       | 105    | "               | ,,      | "    | 155162          | 25    |
| ,, ,,        | 696—701         | 105    | ,.              | ,,      | ,,   | <b>486—49</b> 0 | 69    |
| ,, ,,        | 1168-1183       | 25 f.  | Pap. M          | imaut   | du L | ouvre 247       |       |
| ,, ,,        | 1189—1195       | 26     |                 |         |      | -250            | 57    |
| " "          | 1200 - 1213     | 26     | 11              | ,,      | "    | 270 - 272       | 151   |
| <b>9</b> 7   | 1301—1307       | 103, 1 |                 |         |      |                 |       |

# Register der aus den Pariser und Londoner Zauberpapyri hergestellten Hymnen.

| Pap. | Paris. | 436-443 ==        |              | Pap. | Paris | . 2534, | - 2536    | 35    |
|------|--------|-------------------|--------------|------|-------|---------|-----------|-------|
| "    | , ,,   | 1957—1965         | <b>50 f.</b> | Pap. | Brit. | XLVI    | 99-109    | 68    |
| 91   | "      | 939 - 948         | 51;97        | "    | ,,    | ,,      | 176 - 182 | 63    |
| "    | "      | 2314—2317         | 76           | ,,   | ,,    | ,,      | 414 - 432 | 64    |
| "    | ,,     | 2326, 27          | 77           | "    | ,,    | "       | 473-486   | 68 f. |
| ,,   | "      | <b>2334—23</b> 39 | 35           |      |       |         |           |       |

<sup>1)</sup> So soll übersichtlich werden, was für die Zaubertexte außer den beiden Leidener Papyri geliefert ist, und dem Benutzer der Pariser und Londoner Papyri ed. Wessely die Heranziehung des hier emendirt Vorgelegten ermöglicht werden.

# Register zum Aberglauben.

άβάςκαντος 197, 2. άβλεψίας 189, 18. άβραϊςτί 177, 2. άγαθοποιοί άςτέρες 204, 12, 15. άγγεῖον 179, 7; καλάϊνον 205, 12; καινόν 204, 4. άγγελοι 177, 14, 15, 22; 192, 20; 194, άγνός 169, 3. άγωγή 187, 24. άδαμαντίνω λίθω 203, 23. άέρα, είς ά. βλέπων 198, 2. άθάλας τος οίνος 171, 21; 172, 13; 181, 2; 204, 3. άθεώρητος έςη 187, 23. Αἰγύπτιον οίνον 204, 3. Αίγυπτιακψ ςχήματι 179, 18. αίγυπτιςτί 177, 3. αἵματι κυνοκεφάλου 192, 2. άκμάζοντι ςτεφάνψ 203, 27. άλέκτορες, άλεκτρυόνες 170, 1, 14; 171, 13; 180, 16; 181, 16. άμαυρά 187, 20. άναγραμματιζόμενον 179, 19. άνατολάς, λέγε πρός 188, 23. άνάψας 180, 15. άνδρα μή ρικνώςαι 188, 1; γυναικί ἄγει 187, 25. άνεύρετον ποίηςον την βίβλον 187, 18. ἄνθη 172, 2, 17; 181, 10, 25; έπτά 170, 18; 171, 8; καιρικά 204, 2. άνοιξις 192, 18; 205, 8. άπηλιώτη, έν άπ. φράςον 178, 17; είς άπ. τείνων 197, 18; πρός άπ. βλέπων 199, 5.

άπογεύεςθαι 171, 13; 172, 14. ἀπόγευτις 171, 12; 172, 12. ἀπόκλυςον 181, 14. ἀποκτείναι ὄφιν 189, 11. ἀπόλειξον 181, 6. "Απόλλωνα γεγλυμμένον 179, 16. ἀπόπιε 181, 19. ἀπόπλυνε 181, 8. ἀπορροφᾶν 181, 20. άράχνη 192, 8. άργυρον 191, 17; άργυροθο πέταλος 200, 25; 201, 1; άργυρην λεπίδα 203, 23. άριςτεράν, ἐπί 179, 1. άρςενος κορκοδείλου 205, 9. ἄρτων 204, 2. άρχάγγελοι 189, 4; 192, 20; 194, 10. άρωμάτων 181, 25. ἀςινεῖς 170, 1. άςπίδα 188, 14. ἄςπιλον 170, 15. ἀςτός 200, 11. άςτρικής ίδίας ες. μοίρας 178, 10. ἄςτρου 186, 6. ἄςφαλτον 188, 6. ἄφες 170, 14. άφόδευμα κορκοδείλου 188, 9; κυνός 188, 2.

βάϊν χλωράν 189, 12. βάλε κατά τοῦ στροφέως 188, 3. βαλὼν ἄμμα 188, 18. βαλλαθὰ τὸ τῶν Ἰουδαίων 191, 18. βλέπε κάτω 186, 17; τοῖς ποςί 185, 6. βοός μελαίνης 172, 12; 181, 2. βορρφ, ἐν β. φράςον 178, 18; βλέπων πρὸς β. 199, 10; εἰς βορέαν προτείνας 197, 20. βρέξας 181, 7. βωμός 180, 15; Υήϊνος 169, 8; 170, 12.

γάλα 172, 12; 181, 2, 15, 20; 204, 4. γεγλυμμένος 'Απόλλων 179,16; τρίπους, Πύθιος δράκων 179, 17. **Υήϊνος βωμός 169, 8; 170, 12.** γή, ἐν γ. φράcον 179,1; γήν καταχρίτατ 188, 11; λαβών 192, 10; εἰτ γ. ἐπιπτύων 198,1; βλέπων εἰς τήν γ. 199, 13. γλύψον 179, 17. γλωςςόκομον 203, 29. γόνυ δεξιόν 179, 1. γράφε 186, 18; γράφειν 179, 4; γραφέςθω 181, 8; γράψον 192, 1. γραφείον 181, 22. γυναίκα άνδρὶ ἄγει 187, 25; γυναίκας ού μὴ εχεθήναι ὑπ' ἄλλου ἀνδρός 192, 9. γῦπα 190, 3.

δαίμονες 194, 10; 196, 5. δαιμονιζομένω 188, 5. δαιμόνις αι 194, 10. δαίμων, ό cóc 186, 7. δάφνης 179, 15; 204, 23. δείξας τῷ ἡλίω 204, 24. δείξιο ήλίου 188, 23. δέκα στροβίλους 170, 1. δεκάνων 192, 20. δένδρον 190, 3. δε**ςμόλυτον 190, 19.** δεξιάν χείρα 197, 19; δεξιάς 197, 21; δεξιόν γόνυ 179, 1; ἐπὶ τὸ δεξιόν 197, 20. δεξιούς ςτροβίλους 170, 1, 11. διακόπτω 188, 4. διαπλήρωςον ἔςω 202, 12. δίςτομον μαχαῖριν 179, 5. δράκοντα 175, 12.

δύο άλέκτορες 170, 1; 180, 16; λύχνοι 171, 2, 11; 180, 17. δυώδεκα τριακοντάρχας 193, 22.

έβδοματικούς θεούς 193, 21. έγεραις σώματος νεκρού 190, 5. έθείρας έςτεμμένος 203, 26. είκοςι έξ γραμμάτων ὄνομα 184, 96; 194, 13; 195, 1. είκοςι έπτὰ γραμμάτων ὄνομα 185, 134. εἴκοςι ὀκτώ φῶτα τῆς ςελήνης 196, 2. είλήςας είς ενλύχνιον 192, 3. ἐκλεῖξαι 200, 24; ἔκλειξον 204, 29; **ἐκλειχομένου 200, 18.** έλαϊνψ ςτεφάνψ 179, 10. ΄ ἔλαιον 180, 18; χρηςτόν 170, 3. **ἔλκυ**cαι ἔcω 202, 14. ἐνατένιζε, μή 185, 5. ἔνβαλε είς ἀγγεῖον 205, 11. ἔνγραψον 179, 11. ένλυχνιάςας λύχνον 192, 3. **ἐνλύχνιον 192, 3.** έννέα είδωλα 200, 12; ονόματα 175, **4; γραμμάτων ὄνομα 194,12,21**. ἐννεάμορφον 175, 2. ἐνόχλει 180, 11. έντὸς χειρας έχων 188, 18. **ἐντυχίαν 181, 21.** έξάκις 200, 23. ἐξέλθης, μή 186, 19. ἐπάναγκος 173, 4, 10, 13; 175, 16; 194, 18. ἐπιβαλεῖς ἔλαιον 180, 18. ἐπίθυε 178, 7. ἐπιθύματα 170, 5, 7; 171, 5, 15, 18; 172, 17; 181, 9. ἐπικαρςίου 188, 19. ἐπίκληςις 175, 23. ἐπίλυςις 204, 19; 205, 2. ἐπίπεδον οἶκον 169, 5. **ἐπιπτύων εἰ**ς τὴν γῆν 198, 1. ἐπιςκήψεων 194, 17. έπτά 200, 25; ἄνθη 170, 18; 171, 8; 181, 10, 25; ἀςτέρες 171, 9, 16, 19;

ἐπιθύματα 170, 5, 7, 18; 171, 15, 17, 18; ἡμέραι 180, 6, 9; φθόγγοι 196, 1; φωναί 173, 8; 175, 13; 185, 2. ἐπταγράμματος 195, 3, 18. ἐπτάζωνος 186, 17; 187, 1. ἐπτάκις 189, 14. ἐρεφύλλινον 171, 20. ἐρυςιπέλατος 188, 8. ἐρώτα 186, 9. ἐςτεμμένος 179, 9; 203, 26. εὐχαρίςτει 186, 11; εὐχαριςτῶν 185, 7. εὐώνυμον χεῖρα 197, 19. ἐφεβδοματικούς 173, 5; 175, 15; 180,

Ζμύρνα 171, 4, 18; 192, 11; 205, 11. Ζμυρνομέλανι 192, 2. Ζψγραφία 181, 7. Ζψδια 172, 8; 179, 20; 192, 16.

έφελκυς άμενος πνεθμα 178, 16.

ήλιομαντιών 194, 17. ήλιον χαιρέτιτον 180, 8; πρός τὸν ή. εἰπέ 187, 24; ήλίου δεῖξις 188, 23; ήμέρας, θεὸν τῆς ή. 172, 15; κύ ριον τῆς ή. 175, 18; 180, 11; ὀγδόης ήμέρας 180, 13; ἡμέραι ἐπτά 180, 6, 9; κα΄ 171, 15; 172, 2, 11; μα΄ 169, 4, 13.

ήμερήτιοι θεοί 173, 13; 175, 15; 198, 21.

ήμμένους λύχνους 180, 18.

θεῖον 188, 6. θεωρήςη ἀπαραιτήτως 194, 15. θρυΐνης ψιάθου 180, 7. θύε 170, 14. θυΐαν λευκήν 172, 4.

θύματα 179, 6; θυμιάματα 170, 18; 172, 10.

θυμοκάτοχον πρὸς βαςιλεῖς 188, 17. θύρα 188, 3; 205, 13; πρὸς δυςμάς 169, 7.

θυρίδος καθαρᾶς 191, 19. θυςία 171, 11; θυςίας ίεράς 180, 14. θυςίαζε 186, 13. θύςον 171, 13. ίερακιστί 177, 4. ἱέρακος ὐόν 187, 21. ἱερατικόν χάρτην 1**9**2, 1; κόλλημα 188, 22. ἱερατιστί 177, 5. ἱερογλυφιστί 177, 1. ἱπποπόταμος 191, 15; 192, 5.

καβόνιον ἄρτων 204, 2. καθαρός ἀπὸ πάντων 179, 6; ἀπὸ πάτης ἀκαθαρςίας 203, 25; καθαρὸν γλωςςόκομον 203, 30; καθαρᾶς θυρίδος 191, 19; λίνοι καθαροί 179, 9; 191, 19; λύχνος καθαρός 192, 4; 204, 5; καθαράν cινδόνα 179,11; καθαρού τριπόδου 203,30. καθίςας 190, 12. καινόν λύχνον 192, 4; άγγεῖον 204, 4. καιρικών ἄνθεων 204, 3. κακοποιοί άςτέρες 204, 14. καλάϊνον άγγεῖον 205, 12. καλύβην 179, 12. καμμύων πληρού 202, 15. κάνθαρος 181, 1. κανθάρου ψόν 205, 10. καρδίας 189, 13; κατά τῆς κ. χεῖρα έχων 198, 3; καρδίαν κυνοκεφάλου

205, 10.
καρτήρα 181, 1, 8.
κατία 171, 3, 18.
κατάφαγε 173, 3.
καταχρίσας γήν 188, 11.
κάτω βλέπε 185, 5.
κεράμιον 179, 7.
κεφαλής, ἐπὶ τῆς κ. χεῖρας ἔχων 198, 4.
κηροῦ πυρροῦ 191, 15.
κινναβάρει 187, 22.
κιννάμωμος 172, 9; 179, 13, 180, 5.
κλαύςης, μή 186, 9.
κοῖλον ἱπποπόταμον 191, 16.

κορκόδειλον 192, 10; ίερακόμορφον γράψον 178, 1, 5, 11, 17; κορκοδείλου ἀφοδεύματι 188, 9; ἄρςενος

κόλλημα ίερατικόν 188, 22.

205, 9; ἐπάνω κορκοδείλου διαβαίνειν 190, 11. κόςμει 204, 1. κόςτος 171, 2, 18. κοτυλιαίους λύχνους 170, 12. κράξης, μή 186, 9. κρίνινον 171, 20; 172, 1; 205, 11. κριοπρόςωπον θεόν 173, 1. κριῷ, ϲελήνη ἐν κ. 171, 14. κροςῷ 179, 11. κρότηςον 177, 6. κρύβε 194, 21. κρύψεις 194, 7. κύαμος Αίγύπτιος 171, 6. κύκλψ 175, 12. κύνα 190, 3. κυνοκεφαλιςτί 177, 4. κυνοκεφάλου 192, 2; κυνοκεφάλου καρδίαν 205, 10. κυνός ἀφόδευμα 188, 2. κυπαρίςςινα ξύλα 169, 8, 16.

λειοτριβήςας 171, 21; λειοτρίβηςον 172, 3. λειπούςης ςελήνης 180, 6. λειώς ας 192, 8. λέοντα 190, 3. λεπίδα χρυςήν, άργυρήν 203, 23. λευκήν θυΐαν 172, 3; λευκούς άλέκτορας 170, 1. λευκόϊνον 171, 20; 172, 2. λίβα, είς τὸν λ. προτείνας 197, 22; cτάς πρός τὸν λ. 199, 11; ἐν λιβὶ φράςον 178, 18. λίβανος 171, 2, 18; 203, 27. λιβανωτίζων 204, 5. λίθψ άδαμαντίνψ 203, 24. λίνψ καθαρφ 191, 19; λίνοις καθαροῖς 179, 9. λύγξ 200, 11. λύκον 190, 2. λύαν 187, 9; 188, 21; 203, 28. λύχνοι 170, 2, 11, 13; 180, 17; 192, 4; 204, 5. λώτινον 171, 19; 172, 1.

μακαρίτιο 187, 16; 193, 13. μαλάβαθρον 171, 1, 17. μάςτιγας Αίγυπτίους 173, 2. μαχαίριν 170, 17; 179, 5. μείναι πθρ 191, 10. μέλαν 181, 11, 24; 192, 11. μελαίνης βοός 172, 12; 181, 2. μέλιτος 179, 7. μετονύκτιον 180, 14. μολυβοῦν ὄριον 192, 12. μύκηςαι 202, 13, 15. μύρον κρίνινον 205, 11. νάρθος Ίνδικός 171, 3, 18. ναρκίςςινον 171, 20; 172, 1. νεκρού cώματος ἔγερςις 190, 5. νεομηνία 172, 6. νίτρον 172, 13; 173, 7, 9, 22; 181, 4, 9, 12, 24; 189, 16. νότον, πρός ν. βλέπων 199, 7; είς τὸν ν. προτείνας 197, 23; ἐν νότψ φράςον 178, 18. νώτου 179, 20.

Εήρανον 172, 4. Εύλα κυπαρίςτινα 169, 8; ὀποβαλςάμινα 169, 16.

'Ογδοάς 194, 8; 194, 19.

δροβος 171, 6; 172, 16.

**όγδόης ήμέρας 180, 13.** όθονίψ 204, 1. οίκον ἐπίπεδον 169, 5; οίκψ ἰδίψ (τῶν ἀςτέρων) 204, 16. oîvoc 171, 21; 172, 13; 179, 7; 181, 2, 14, 21; 204, 3, 4. όκτω γραμμάτων όνομα 194, 1; όκτω φύλακες 196, 11. δλολυγμούς μύκηςαι 202, 13; όλοςίδηρον μαχαίρον 179, 5. όμφαλόν κορκοδείλου 205, 9, 13. ονειροπομπόν 191, 15. δξους 188, 11. όργην ύποτάςς ειν 204, 22. **ὅριον μολυβοῦν 192, 12.** δρκον 194, 5. όρνεογλυφιατί 177, 1.

οὐρανόν, βλέπων εἰς τὸν οὐρ 198, 4; 199, 15; οὐρανῷ φράςον 179, 2. ὄφις 189, 11; 200, 11.

παίδων μη καταυγαζομένων 194, 15. παλλίου άμμα 188, 19. πέμπτη 180, 15. πέντε ετροβίλουε 170, 11. περικαπνίεαε 173, 3. περιετεράν 170, 15; 181, 18.

πέταλον 200, 18, 24, 25; 201, 1; 203, 28; 205, 1.

πέτατον 179, 10. πετεινού 188, 13.

πήξις πολεύοντος 186, 15.

πιείν 192, 8.

πινακίδα 179, 4; 181, 22.

πόδα ἱπποποταμίου 192, 5; πόδας του ζωδίου 192, 15; ποδῶν ἀπτόμενος 198, 2; ποςὶ βλέπε 186, 2. πόλου, ἐπὶ π. ἐςτῶτα 173, 2.

πόππυτον 177, 7.

ποππυτμός 173, 8; 175, 6, 8, 10.

ποταμογείτονος 205, 9.

πότιμον φίλτρον 192, 7.

πότον 192, 8.

πλάςον κορκόδειλον 192, 10.

πληρού καμμύων 202, 15.

πνεθουν ἔξω 202, 12.

προαγνεύςας 180, 5.

πρόγνωτις 189, 15.

πρόςαγε τη θύρα τον ομφαλόν 205, 13.

προςμίξας μέλαν 192, 11.

πρωταν ίςτάμενος 180, 8.

πτερυγώματα 200, 27.

Τύθιος δράκων γεγλυμμένος 179, 4. πυνθάνου 186, 5.

πύξ, τὴν μίαν π. 197, 21.

π0ρ 190, 3; π. μεῖναι 191, 10; π.

cβέcαι 191, 3. πυρομαντιῶν 194, 17.

πυρρού κηρού 191, **1**5.

ρίζης δάφνης 179, 15. ρινί 188, 6.

ρόδινον 171, 19; 172, 2; 204, 6.

**caμψούχινον 171, 9, 21. cβέcaι π**0ρ **191, 3**.

**c**ελήνη φρά**c**ον 179, 2.

**ceλήνης λειπούτης 180, 6.** 

cεμιδάλεως 172, 8.cινδόνα 179, 11.

**cκι**ᾳ, ξήρανον ἐν c. 172, 4.

**cπά**cματος 188, 10.

**cπεί**cη**c** 179, 8.

**cπένδε 204, 4.** 

**cπονδήν 179, 7.** 

cτεφάνψ ἐλαϊνψ 179, 10; ἀκμάζοντι203, 27.

**cτήθους 179, 19.** 

cτήλη 175, 14, 22; 180, 19; 181, 4.

**c**τόλι**c**ον λίνψ 191, 18.

**cτομάχου 197, 23.** 

**στρεφόμενος λέγε 188, 15.** 

**c**τρόβιλοι 170, 1, 11; 204, 2.

**ετροφέως 188, 3.** 

**cτρωμάτων 181, 22.** 

**cτύραξ 170, 9; 171, 17.** 

**cuvicτάνου 172,** 5.

cύνοδος (cελήνης) 169, 4; 180, 7.

**cυντρίμματος 188, 10.** 

cυριγμός 173, 9; 175, 9, 11; 202, 16.

**cύριcov 177, 7.** 

**ευετάςει καθολική 173, 6.** 

**c**φηκαλέοντας 192, 7.

cχίτον εἰτ δύο 189, 13.

ταυροπρόςωπον θεόν 173, 1.

τείχος 190, 3. τελείους άλέκτορας 170, 2.

τελεωθήςη 172, 7.

τεςς άρακοντα ἐννέα γραμμάτων ὄνομα 183, 63.

τέςςαρα ὀνόματα 194, 12.

τεταρτημόριοι λύχνοι 170, 2; 180,

17.

τετράγωνον νίτρον 173, 7.

τραγημάτων 204, 2.

τραγοπρόςωπον θεόν 173, 1.

τράπεζα 170, 5.

τραχήλου 179, 13; 180, 4.
τρία ζψδια 172, 8.
τριάκοντα ξε γραμμάτων ὄνομα 179, 4; 184, 79.
τριακοντάρχας 193, 22.
τριακοςίους έξήκοντα πέντε θεούς 179, 12.
τρίπους 203, 30; (γεγλυμμένος) 179, 17.
τρίς ἔκλειξον 204, 29; καταχρίςας 188, 11; κρότηςον 177, 6; λέγων 188, 4.

ὕδωρ 190, 3; 204,4; ὕ. φράςον 179,2. ὑπόδειξις 195,4; 197,18. ὑποτάξης φόβον ἢ ὀργήν 204,22.

φαρμάκων λύτιν 188, 21. φθόγγων έπτά 196, 1. φίλτρον πότιμον 192, 7. φόβον ὑποτάττειν 204, 22; φόβου 204, 27. φοΐνιξ 200, 11. φυλακτήριον 196, 18. φύλλον 204, 22, 29. φωναὶ έπτά 173, 8; 175, 13; 185, 2.

χαιρέτιζον 180, 8. χαμαικοιτείν 171, 14; 180, 7. χάραςςε 203, 23. χάρτην ίερατικόν 192, 1. χειρα κατά της καρδίας 198, 3; χειρας άμφοτέρας 197, 22; 198, 4; ἐντὸς ἔχων 188, 18. χλωράν βάϊν 189, 12. χρίσας 188, 8; χρίσον 187, 22. χρυς ην λεπίδα 203, 23; χρυςούν πέταλον 200, 18, 24, 27. χρυςόν 191, 17. χρύςωςον 187, 21. χρεῖαι 187, 14; 194, 17; 204, 21. ψιάθου 180, 7. **ψόν ἱέρακος 187, 21; κανθάρου 205, 10. ὤτιον 188, 14. ὥρα ἐν ἢ μέλλει ἡ ςελήνη ἐκλείπειν** κριφ 169, 14; πέμπτη 180, 14; θεός, κύριος της ώρας 172, 15;

**ψρογενεί**ς θεοί 172, 6; 173, 4, 12;

175, 14; 181, 19; 193, 21.

175, 19.

**ψροςκόπος 186, 7.** 

89085152643







